

Abdullatif AlFozan Award for Mosque Architecture

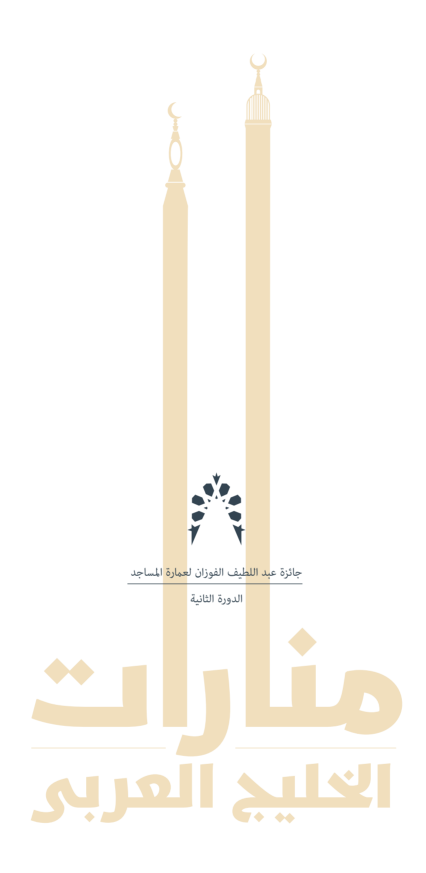
Meshary A. Al Naim Waleed A. Al Sayed



© جائزة عبد اللطيف الفوزان لعمارة المساجد مكتبة الملك فهد الوطنية

النعيم أ، مشاري منارات الخليج العربي / مشاري أ. النعيم ; وليد أ. السيّد الرياض . ٢٠٦ ٣- صفحة , ٣٠٤ ـ ٣٠٤ ـ ٣٠٤ ـ ٢٩٥ 9-873 - 878 - 978 - British ISBN: 978

726.2dc 1793/1438



110
ARCAPITA MOSQUE

120 SHEIKHA SALAMA MOSQUE





نهم في جائزة الفوزان بستقبل عمارة الساجد، هذا هو هدف الجائزة وفلسفتها. خلال أعوام كثيرة كنانرى عداً من الساجد تبني وتضيف رقماً جييئا لأعدادالسا جداكنها في الوقت نفسه كانت تضيف مشكلة جديدةالمشكلاً تالتعددة التي تعاني منهاعمارة للساجدمع توسع للىن وتعقد الحياة فيها. السؤال الذي طرحناه على أنفسنا عندما فكرنا في إنشاء الجائزة هو: ما هوالجديد الذي يكن أن نضيفه للمسجد؟ وكيف سنساهم في جعل عمارة للسجّنتواكب العصريل تسبقه؟فهذا العنصر للعماري هوأهم عنصر يعطي مدنناهو يتهابو يجعلم عنصرًا «رمزيًا»،ويجبالتعاملمعهعلى هذاالأساس،لكننالزنتوقف في حقيقة الأمرعند «الشكل»بل فكرنا في ماهوأبعد من الشكل، فهناك إشكالاتحضرية يعانى منهاللسجنفا لإرتباط الحضرى بالحيطا اعمرانى للمسجديواجه صعوبات ناتجةمن العلل التخطيطية التي تواجهها الأحياءالسكنية والدنبشكل عامه نايقودنا الحديث عن التأثير الثقافي والدجاعي المسجد كعنص يساهم في تشكيل غطالحياة اليومية يرتبط به أفراد المجمّع بصريًا ووظيفيًا ووجداًنيًا. وبالطبع يظل التأثير البصرى للمسجدمهمًا جنّا وغالبًا ما يكون عامل الجذب الأول الذي يعطى الأحياء وللدن هويتها. تاريخيًا كان السجد

عِآئنه وقبابه يصنع للحاور البصرية في الدن العربية الإسلامية، حتى أنه مع الوقت صاريشكل عنصر الاستدلال على الكان. وهذه الظاهرة



الثقافية مازالت مسترة إلى اليوم، لكنها قدت كون خفتت مع ازيدا ما لدينة بالعناصر العمرانية البصرية، ونرى أن أحدمها منا في الجائزة إعادة الوهج بورالسجيك علامة استبلالية ثقافية لهام للولاتهاوت أثيرها في تخطيط البينة ككل عناصر السجيا الرأسية مثل الله النقافية مثل القباب، هي التي تكون عمارة السجيد الإنطباعية »أي التي عادة ما تنطبع في الذهن و تشكل الخارطة الذهنية لهوية المسجيد شكل عام، وهي التي تمثل مجالات الاختلاف الفكري والمهني العاصر في عمارة الساجد، فهل يجبأن تتبع شكل تاريخي غطي للمسجد أن تعبر عمارته عن روح العصر؟ الجائزة تهتم بهذا الحوار الفكري المهني دون أن تنحاز لمرسة بعينها فهدفنا هو التنوع والبحث عن الحلول الناسبة، ونحن نرى أن هناك حلولاً أنسب من غيرها الكل تصميم مسجد على حدة ولانعتقداً أنه باستطاعتنا وضع قاعدة جمالية/ بصرية عامة لعمارة المسجد.

الجائزةتحاول أن تقدم توجهات متوازنة عمارة لسجد فكماتهمناصورة للسجدالخارجية كنلك تهمناعمار تمالداخلية في تاريخ الإسلامي يبرز للسجد كعنصر فعال في تطوير الفضاء الداخلي بزخارفه و ألوانه وبخطوطه القرآنية العبقرية لذلك فإن للحافظة على هذا التاريخ و تلك التقاليد، وتشجيع الفنون للرتبطة بها هدف بحد ذاته يجمع بين الثقافي والاقتصادي، ويشجع العمل الحرفي الفني ويحيي عدًا من للدارس الفنية العريقة التي وتبطت بتاريخ ناوحضار تناوم عزلك خدن سأل أنفسنا وماذا بعد نلك كفهل نكتفي بفنون العمارة الداخلية التي تشكلت في الماضي ونعيدا ستنساخها؟ وكيف عكن أن يتماشى هذا معروبي تنالعمارة اللسجد القياس الهذا الإبداع .

قالإبداع لا يتوقف عند حد ويجب أن تكون عمارة المسجد هي المولد الأساس لهذا الإبداع .

الحقيقةأنمشكلةعمارةللسجىلاتقفعنىالتخطيطالعمراني ولاحتى التأثيرالبصري الرمزي بل قتىلتشمل جوانب وظيفية مباشرة مثل علاقة الخدمات وأماكن الوضوء بقاعة الصلاة كذلك الحركة وللداخل وأماكن وضع الأحنية بأسلوب متحضر والحجم للناسب الني يجبأن يكون عليه السحد ومصليات النساء وفصلها عن قاعة الصلاة الرجالية وحلول الحركة والخصوصية للرتبطبها، هنه للسائل الوظيفية التي يكون عليه المسجد ومصليات النساء وفصلها عن قاعة الصلاة الرجالية وحلول الحركة والخصوصية للرتبطبها، هنه الملاسائل الوظيفية التي الوظيفية التي المعرفة على المعرفة ومعمارية بصرية قدلا يكون مجدفع لللن العمارة عمل إبناعي ونتصوران للسجيعكن أن يقدم الشكل أستقد متومت طورة ويتعامل مع قنيات بنامع وفقومستقبلية بونة المقلكن العلي والتخطيط يقولوظيفية ستساهم في تقنين الشكل وتحديد «شخصيته» العامة.

يضاف إلى خلك للشاكل التقنية والاقتصادية التي يعاني منهاللسجى وكنان تقنى ويبحث لهكن حلول فمثلًم شكلة استهلاك الطاقة نتيجة عدم الاستخدام الأمثل لمساحات للسجى وأهمية تحديد للساحة للناسبة لعد للصلين للتوقع وفصل مسجدا الصلاة اليومية عن مسجدا الجمعة ، كله اإشكالات تصب في مايكن أن نسميه «اقتصاديات للسجد». كما أن مشكلة الصوت داخل قاعة الصلاق والأصوات للزعجة التي قد تتسرب



وــــــائزة عبداللطيف الفوزان لعمــــارة المســـــاجد | الدورة الثان

منارات الخليج العربي

من الخارج إلى السجدوت شوش على الصلين، هي قضية تقنية وتصميية بامتيازو يكن معاً اجتهاو تطويرا فكارم تعددة ومتغيرة الهابتغير التقنيات ومواد البناء وبالتأكيدنه مهالإضاء قالطبيعية ومعالًا جقالإضاء قالصناعية بالإضاء قالطبيعية وموادا المناء وبالتأكيد ومارة المسجد وجعله مبنى فعالاً وملائاً للبيئة ولوظيفته العظيمة دون أي هدر اقتصادي. هذا الكتاب يستعرض الجائزة في دورتها الثانية، وقدكانت الدورة الأولى خاصة بمساجد الملكة العربية السعودية لكننا في هذا المتحدد نوسعنطاق الجائزة ليشمل جميع دول الخليج العربي، وفي الدورة القبلة ستنظم المساجد في الدول العربية لتشملها الجائزة وبعد ذلك سمت الى باقي دول العالم، فالجائزة وجدت لتبقى وتتطوروت خدم المسجد حاضرً اومستقبلاً الذلك يجبأن أنوه أن جائزة عبد اللطيف الفوزان أسست من البداية التكون جائزة عللية لعمارة المساجد والتدرج الني ذكرته ما هو الاتدرج طبيعي كي تكمّل مؤسسة الجائزة وتتشكل قدراً تها الإدارية والفنية.

في هذه الدورة ركزت الجائزة في ثلاث مستويات من الساجد من حيث الحجم والوظيفة العلمنابأن كل مستوى له مشاكله الخاصة وبالتالي حلوله العمارية الخاصة هذه الستويات هي مسجدا الحيول السجدا الجامع والسجدا الركزي. هذه الستويات المهلدة التحكيم العمراني ولهات ثنيرت مختلفة في شخصية اللدينة بشكل عام. وقد ترشح ١٦٢ مسجدا اللجائزة من مختلف حول الخليج. وقامت الجنة التحكيم من بعمل فرزأ ولي وتم اختيار كامستوى العالم وقد النهائية وبعدها تمتعملية التحكيم النهائي في مدينة اسطنبول من قبل الجنة تحكيم من قبل متخصصين معروفين على مستوى العالم وقد العمل والمنافئة والمنا

يتناول الكتاب القائمة النهائية الثا كونهامساجد تحمل عدًا من الدروس والأفكار والحلول التصمية سواء الحضرية أمالجمالية أمالتقنية، وهي جميعها تستحق التقدير والتوثيق لأننا في جائزة الفوزان قررنا أن نعمل على إنشاء قاعدة معلومات للمساجد للمساجد المساجد المساجد وهي جميعها تستحق التقدير والتوثيق ونتمى في الستقبل أن تكون هنما لعلومات متاحة اللباحثين والمتين ولله تمين بعمار المساجد كما أننا في هذه الدورة قمنا بإعطاء جائزة الإنجاز مدى الحياة لعلمين مهمين ساهما في تطوير عمارة الساجد في المنطقة العربية والعالمهما: للعمارياً نعبد الواحد الوكيل وراسم بدران وكلاهما كانت لمجهود خلاقة خلال العقود الأربعة الأخيرة لا يكن تجاهلها وصنعام درسة معمارية محلية فكرية ومهنية مرتبطة بالتراث العمراني الإسلامي وأصبحا مدرستين في العمارة لهما مريديها وأتباعها. ولعلي أعود في آخر تقدي لهنا الكتاب العملي الوثائقي للسؤال الذي تأسست الجائزة من أجل الإجابة عليه وهو: ماذا يجبأن تكون عليه عمارة السجد في الستقبل؟ فهذا مان كرس كل جهود نامن أجله فنحن نعمل من أجل هذا الهدف ونو بأن تشكل عمارة اللسجد في السجد في المسجد في السجد في السجد في السجد في السجد في المسجد في السجد في المستقبل كل عمارة السجد في السجد في المستون المسجد في السجد في السجد في السجد في السجد في المستون المستو

Abdullatif AlFozan Award for Mosque Architecture

10

Minarets of the Arabian Gulf

في عمارة العالم لأنهمبنى يحمل خصائص روحية واجتماعية إضافة إلى كونهمبنى «شاخص» من الناحية البصرية ويوظف كل التقنيات للعاً صرة. الجائزة تعمل من أجل تحليل وتفكيك الإشكالات التي يعاني منها السجد في الوقت الراهن من أجل تلافيها من خلال بناء جيل من العماريين العرب وللسلمين في كل مكان في العالم الذين يتعاملون مع عمارة السجد كما تعامل معها الآباء والاجداً تحيث كانت تلك العمارة هي مصدر الإبداع في كل الفنون والتقنيات.

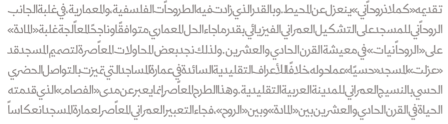
عبداللطيف بن أحمد الفوزان مؤسس الجائزة | الخبر | فبراير ٢٠١٧م



تطورت للساجىء برتاريخهاللمتىلأكثرمن أربعة عشرقرناً تطورًا ملحوظً على للستويات للختلفة الثابتة وللتحولة، ومنها الشكلية وللحتوى الظرفي للمكان الحضي ونلك بالرغم من ثبات التكوين العضوي ثباتًا نسبيًا لتعكس أيضاً خصوصية الزمان في التعبير الكلي عن فلسفة ومفهوما العلاقات للختلفة للمسجو للعادلات الناظمة لآلية إفراز مكوناته العضوية بشكل أعمق من الفهم بعيدً عن التشكيل السطحي الني استقى ملامحهمن مرجعيات تاريخية. ففي القرن الحادي والعشرين باتت أطروحاً تتصميم للساجد عكس هذه التطورات للهمة الزمانية وللكانية وأيضاً الظرفية التي تشمل نظم الحياقولا عيشة لتقدم علامة فارقة وخطأ مفصليًا متجاوز بعيدً عن الطروحاً تالكلاسيكية التي سادت عمارة للساجد عبرتاريخها للمتدالطويل. وفي هذا الإطارة ثل بعض الطروحاً تالجريئة خروجًا عن النص

التاريخي,أطرهالشكليةلتقدم مثل هذه الطروداً تللتي زةتفاعلاً تحروداً نية مع للكان بشقيه الداخلي والخارجي ومابينهما وضمن منظومة معقدة من معاللات التصميل البيئي والنفسي والجمالي وللحتوى الظرفي لتقدم السجد كداضنة للإبداع ومتفاعلاً تالعلاقة بين النورالطبيعي للتسلل بحذروبقد رالى قاعة الصلاة الداخلية وبين العلاقة للتوازنة معالخارج وبنقلات مدروسة ومتسلسلة من البوابة الخارجية وحتى الحراب، وهذا النور للتسلل بات يعني أكثر من دلالاتمال حسيقليت جاوز نلك إلى إشارات ومعاً في فلسفية تخلق علاقات متوازنة بين الظل والنور، وبين المادة والروح، والأهم بين الخارج «المادي» وبين الداخل «الروداً في» التعبدي.

فمعغلبةالتطورالفيزيائي التكنولوجي فيبيئات القرن الحادي والعشرين اشتدت النزعة في تطوير عمارة المجتبعات طويرالأسس التي تقوم عليها مفاهم تصميما لمثارية





13

منارات الخليج العربي

ــــانزه عبداللطيف الفوران لعمـــازه المســـاجد | الدورة التانيــــه

السجد في القرن الحادي والعشرين

جائزة عبد اللطيف الفوزان لعمارة المساجد

مباشرًاوصادقًالهذاالفصام. وبالرغم منذلك إلا أن الطروحاً تتالجادة، ولترميم هذاالفصام قدركزت في خلق مناخ داخلي للمسجديعلي من شأن الروحاً نيات ويزيد من «انعزالية» المسلين داخل قاعات الصلاة بعيدًا عن «شوائب» وأخلاط الحياة الخارجية، تجسيدًا لتكبيرة الإحرام التي ترمز «لطرح الحياة الحسية وراء ظهرال على وراء ظهره».

والمسجد بهذا المفهوم الذي تطرحه المقاربات المختلفة يعكس الزمان المعاً صرعا تقدمه مفاهيم القرن الحادي والعشرين، إذت تحول فكرة التصميم إلى فلسفة العلاقات المختلفة بين مكونات المسجد العضوية «المكانية» مع خصوصية «المحدث «ناته مضافًا إليها «قدسية «ماهية المكون الفيزيائي «اللازمانية »مضروبًا في مربع المسافة بين المفهوم التقليدي العمراني الاجتماعي وبين التحورات العاصرة ولذلك فالأطروحاً تالفلسفية للعاصرة في القرن الحادي والعشرين إغات حاول إعادة ترسيم العلاقات والتداخلات بين أقطاب المعاً دلات التي تدخل في تصميم المسجد كحدث عمراني اجتماعي ديني يعبر عن واقع الحياة المعاً صرة بالرغم من أنه يستلهم بالدرجة الأولى «منابع »الأصول التي قام عليه ابنيان المسجد تاريخيًا كمحدد يني في كيان راسخ أبعادي «أفاط »تكوينية نحت منحى «القداسة العمرانية» في الخطاب المعاً صراغا تعني حواراوا عيًا لما يكن أن يكون «ثابتًا ثبوت قداسة » لا يمكن بحال تجاوزه أو تغييره، وبين مي الشكل دون المضمون مع غبن كبير لظروف وإرها صات ومحددات العصر.

وانطلاقاً مماسبق، يتبين الدور الكبير الذي تقوم به جائزة عبد اللطيف الفوزان لعمارة الساجد في توفير الحاضنة وللنبر الملائم لمناقشة الطروحاً ت الفلسفية المختلفة التي يكن أن تقدمها إبداعات المعماريين في منطقة الخليج العربي، تحديدً الهنه الدورة الثانية، مع الآفاق الرحبة التي تستشرفه اللجائزة في دوراتها القادمة، وهنا حصريًا يتبين أن «تخصيص» الجائزة المسرد اللبخرة المسجد بالرغم مماقديو حي به هذا التخصيص للوهلة الأولى وبالنظرة السطحية المافلة ابنايعني النقيض تمامًا، فالتخصيص هنايعني سبر أغوار عالم رحب، ويفتح الباب واسعًا أمام أفق لاحدله من استكشاف العلاقات المتجززة الكلاسيكية التي تفاعل من خلالها الطرح العمراني على الستويات الحضرية والبيئية والنفسية واللجتماعية وللادية والروحية ، تفاعلاً أنتج على مدى قرون غاذج متعددة وطبعات متيزة للمسجد الكن الجائزة أيضاً بتخصصه ابعمارة للسجد إغات وسسلة العلاقات

14

Abdullatif AlFozan Award for Mosque Architecture

Minarets of the Arabian Gulf



وللستويات للختلفة العمارة للسجيين للاضي والحاضر وللستقبل كماأن الجائزة تعمل على فتحمجال مهمللحوار والنقاش للأبعاد للؤثرة وللهمة التي عليها ظروف إنتاج للسجد الاجتماعية والثقافية وانعكاساتها على تحورات الحاضر عن مقابلها التاريخي وفوق خلك كله تقوم الجائزة بتوثيق ملايحص من للساجد في الخليج العربي ومستقبلاً ضمن دوائراً عمر وأشمل من خلال الترشيحات والتقديات التي تتجاوز بكثير حدود للساجد الفائزة أوتلك التي وصلت القائمة القصيرة. وما هذا الكتاب إلا خطوة مهمة وأولى على هذا الطريق ، حيث تمثل هذه الجائزة طرقاً غير مسبوق لهذا النقط هممن للباني الخاصة التي صبغت ملامح العمران في العللين العربي والإسلامي وارتستوف حقها قبل الآن من البحث والتقصي والنقاش والتقدير ودفع للحاولات نحو عمارة مهمة للمساجد من خلال التقييم ، للادي وللعنوي والواقعى التقدمي الذي يستشرف المستقبل ، الذي تقدمه الجائزة .

## الدورة الثانية للجائزة

يستعرضهناالكتاب للساجدالتي وصلت للقائمة النهائية للدورة الثانية لجائزة عبداللطيف الفوزان لعمارة للساجد وقداجة عت لجنة التحكيم لمدة ثلاثة أيام في شهرابريل من العام الحالي ٢٠١٦ عت خلالها المداولات والنقاشات للنظر في المشاريع للترشحة للجائزة، والتي بلغت ١٢٢ مشروعا تقدمت لهنه الدورة من الجائزة، حيث تغطي هنه للساجد ولمجلس التعاون الخليجي، وقدقت مت اللجنة التنفيذية للجائزة للشاريع القدمة إلى ثلاث مئات اللساجد للركزية، ومساجد الجمعة (الجامعة)، وللساجد للحالة . وبالإضافة إلى اختلافها من حيث الحجم، فهنما لساجد التميل إلى هذه الفئات عثل أيضاً اختلافات بشأن القويل والرعاية والسياق المادى.

وقداختارتلجنةالتحكيم فائزاواحدابالجائزةالأولى عن كل من هذه الفئات الثلاث. وتمثل الطلبات المقدمة للجائزة لحدة شاملة عن تطور عمارة اللساجد في منطقة الخليج على مدى السنوات الأربعين للااضية. وبالنظر إلى كثافة بناء للساجد في النطقة، هذه للراجعة هي أيضاً غنية بللعلومات بشأن التطورات التي تؤثر في عمارة للساجد التي تحدث في جميع أنداء العالم، وتقدم أشكالاً لنلك توثيقا قية القالية وكما استعرضت لجنة التحكيم للشاريع للقدمة، فقد تم تحديد المنهجيات الابتدائية الأربعة التالية لتعريف تصبي المسجد:

أولًا للنهجية التي تستمالإلهام من السياقات التاريخية التقليدية للحلية، وتلتزم فضلًا عن ذلك بأمانة إلى لغات

15

منارات الخلبج العربي

ـــائزة عبداللطيف الفوزان لعمـــارة المســـاجد | الدورة الثانيـــة



وللبادئ للعمارية لهنه السياقات، وأيضاً تعمل على تحديثه التلبية الاحتياجات الوظيفية للعاً صرة والحساسيات المصرية.

ثانياً للنهجية «الكلاسيكية» التي تلتزمبأمانة بالتقاليلا عمارية الكلاسيكية الكبرى في العاالإسلامي مثل تلك التي تعوط لأمويين والعباسيين والماليك والعثمانيين والتي أيضاً تقومبا حتضان وتكامل مزيج من هذه العناصر في مبنى واحد. وتؤكد هذه المنهجية أيضاً مواد البناء والتقنيات ونظم الإنشاء التقليدية.

ثالثاً للنهجيةالتي تقبل عناصرومبادئ عمارةالساجدالتاريخية ماقبل الحداثة، ولكن أيضاً تهدف إلى تطويرماهية التعبيراً ت المعاً صرة بشكل واضح من هذه العمارة.

رابعاً - منهجية الحداثة التي تركز على تجريد الأشكال التاريخية ما قبل الحداثة أو على توليد أشكال جديدة.

وقدرأت لجنة التحكيم أن هذه كلهامقاربات صحيحة نحوتصيم المسجد الذي يستحق دراسة جادة في البحث الجارى عن العمارة المعاصرة بالقرن الحادى والعشرين.

## المساجد المركزية

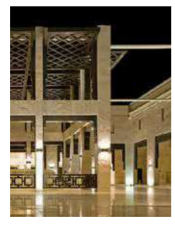
وقدة تقديم سبعة وعشرين مسجدًا من هذه الفئة الهذه الدورة من الجائزة. وغثل هذه المساجد الكبرى على نطاق واسع التي تنفذه المشكل رئيسي الدولة كمشروعات خات أهمية رمزية. هذه المساجد أيضاً في كثير من اللحت التعليمية. هذه النشآت هي خات مكانة عالية وعادة ما تحتل مواقع مرئية، وبالتالى غثل وجود الكبيراً، إن لم يكن مسيطراً، ضمن سياقها.

وقىقامت الجنة التحكيم باختيار مجموعة مختارة من اثني عشر مشروعا قتل أفضل قائمة تعبر عن منهجية التصميم لهذا النوع من المساجد. وتشمل هذه المنشآت الضخمة التي تؤكد المحورية والتماثل، والتي تستلهم من التقاليد للعمارية الكولوني الية في العالم الإسلامي كماتشمل النشآت التي تدرس الفردات المعمارية اللحلية التقليدية ولكن تطورها في تطويرها في نطاق هائل وكممثلين للهوية الوطنية. والأخرى تبدأ مع النماذ جالتاريخية التقليدية ولكن تطورها في سياق التعابي رالعاصرة بشكل حازم وقتمت مراجعة هنظ الشروعات الترشحة بعناية واستكشاف النهجيات والزايا

16

Abdullatif AlFozan Award for Mosque Architecture

Minarets of the Arabian Gulf





المهندس المعماري الأردني الراحل جعفر طوقان

للختلفة التي تقدمها ومن من تقليصها ثلاثة مشاريع تستحق التحقيق بطريقة أكثر تفصيلا ومن هذه الثلاثة اختارت لجنة التحكيم الشروع الفائز وهوجامع الشيخة سلامة البني في ١٠١١، في مدينة العين، بأبي ظبي في دولة الإمارات العربية المتحدة ، الذي تم تصميه من قبل المهند سلعماري الأردني الراحل جعفر طوقان . والمشروع يعدنا جحاً جداً في التعبير المعاصر عن الماذج التقليدية لعمارة المساحد فهو تصميم جيد، ومفكّر فيه بشكل عميق ويثل الثقة وأيضاً لتعبير الواضح بالإضافة إلى التقدم الفعلي للمساحات والعناصر العمارية التي تؤدي من واجهة الشارع للموقع من خلال الفناء وفي قاعة الصلاة ، وتنتهى مع الحراب الكبير البارز، وقد لاحظت اجنة التحكيم بشكل خاصمها رات

الهندسالعماري في البقاء وفيالبادئ عمارة الساجدوالأغاط، ولكن مع ذلك بتفسيرها بنجاح من خلال وساطة الموردات المعمارية الحداثية والمعاً بير الجمالية.

جامعالشيخةسلامةيجسدالرمزية في التعبير للعماري حيث تبدوبالنسبة له كامنة في تعريف الإسلام الني يجسد الضوء والنقاء والسكينة ولنلاع جاءالتصميم ستلهماً هنمالقي إلإعادة تفسيرها في البنية الفراغية وفي تشكيل مختلف عناصر للسجد، كتعبير عن روح وجوهر الإسلام. كذلك كان تطور الفكرة التصميية من خلال التفسيرات متعددة للستويات وعملية معالجة الفراغات والعناصر للعمارية من الغلاف الخارجي والعناصر والتفاصيل التي تحيط بالفراغات الداخلية والخارجية إلى التوسعة وروابط للستويات الأفقية الختلفة وحتى العناصر والتفاصيل التي تم بمجد لم التوليق والظل والنور وتقوي من الرمزية والشخصية الإسلامية للعاصرة والتقليدية المحدثة للمسجد. التكوين الحجمي للجامع كان حافلا بالتدرج الفراغي للداخل وخاصة من خلال عملية «تدرج مستويات الفراغ التاتقليدية والبوابات والأروقة والفناء أوصدن الجامع والحجوم الفراغ الداخلي.

في فلسفة التصميم عقد المستوحاة من التكوين العاملساجد الإمارات التقليدية فالتكوين العاملساجد الإمارات التقليدية والتكوين العاملساجد الإمارات التقليدية تحديدها من خلال جدار محيط يغلف كامل الأرض، ويكون للسور للحيط مدخلاً وأكثر للسماح بالدخول إلى الصحن للكشوف للسماء، معرواق مغطى، يكون بين الصحن وبين قاعة الصلاة يقود مباشرة إلى قاعة الصلاة. ويكون جدار القبلة وهوأ حد جدران قاعة الصلاة، ويحتوي على ميضأة في الصحن الكشوف، ومئذ نة أو مصطبة للنداء للصلاة مكانها عادة ضمن حدود المسجد أو ملاصقة له.

منارات الخليج العربي

ائزة عبداللطيف الفوزان لعمارة المساجد | الدورة الثانيـة

اختارت لجنة التحكيم المشروع الفائز وهو جامع الشيخة سلامة المبني في مدينة العين، بأبي ظبي في دولة الإمارات العربية المتحدة، الذي تم تصميمه من قبل المهندس المعماري الأردني الراحل جعفر طوقان.

أماللساجدالآخرىمنهنهالفئةالتي ترشيحهاللقائةالقصيرةفهي جامعالسلطان قابوس بنزوى وجامع محمد عبد الوهاب بقطر وجامع أحمد الفاتح بالبحرين.

مسجىالسلطانقابوسية عنزمن الناحية للعمارية بصرياً بوجودالقبة الرئيسة التي تسيطرعلى التكوين العام. أما الأربع مآذن التي تسيطر على التكوين العام. أما الأربع مآذن التي تحيط بللسجيفة تشكل بقوة خطالسماء للحيط بوعلى الواجهات الخارجية يلاحظ استعمال الأقواس المستطيلة للدببة ، وتنتهي الواجهات في أعلاها بشرفات مستوحاة معمارياً من عمارة الدفاعية عموماً وعيز الجامع اللون البني التناغم مع الخلفية الجبلية حيث استعمل البني الحجر الرملى في بنائه.

ويمثل جامع السلطان قابوس الأكبرغونجاً مبتكراً لعمارة للسجىية العالمرة في تكوينه العماري فراغياً وبصرياً كما يقدم عناصر معمارية قوية بصرياً وتكوين الغمراني الخارجي بالإضافة القوة التكوين العمراني الني يربط كتلة الجامع وهنمية الهالقبة للركزية التي تهين على التكوين العمراني الخارجي بالإضافة القوة التكوين العمراني الني يربط كتلة الجامع الرئيسة معماي حيل المنازع الرئيس المتعبر مدينة مسقط ويمثل الجامع الرابض بألوان مواده امتداداً عبر الأفق اخلفية المشهد على الشارع الرئيس المتعبر مدينة مسقط ويمثل الجامع الرابض بألوان مواده امتداداً عبر الأفق الخلفية المكان أما التصميم الداخلي للجامع فجاء معبراً وغنياً جداً بسبب استعمال عدمن الموادو الماذج الزخر فية والألوان ويتميز تصميم الجامع باحتوائه على مختلف الفنون العمارية والجداً ريات مثل فن الزليج الغربي والجداً ريات التي تحتوي آيات من القرأن الكري، وباستخدام متعدد للموادو الألوان في تناغم متيز وهذه الأعمال الفنية التى تمثل غاذج عرجعيات من العمارة التقليدية .

جامع محمى عبدالوهاب يعتبر حالته عماريت فريدة ختلف عن حالات تصاميها لجواً مع الشائعة فللسجديد بسلاترات القطري في بساطته، ويحاكي بناء جامع الإمام محمد بن عبدالوهاب على شكل وطريقة جامع «بوالقبيب المجود في منطقة السوق بجواً رشارع حمدال كبير أما الطابع العماري العامللجامع فكان معبرً عن العمارة البيئية الصحراوية مع اشتقاقات واستعارات تاريخية محلية حيث استعملت الأبراج الي زوايا الجامع في السقط الفقي ولتعبر عن عمارة الصحراء التقليدية الدفاعية ولكن بأسلوب معاً صرحيث متروسي خفي الدرج الصغير الذي يصعد منه الخطيب للمنبر من خلف الحراب والنبر بأسلوب بسيط كبرو زمعماري مدروس يخفي الدرج الصغير الذي يصعد منه الخطيب للمنبر من خلف الحراب.



Abdullatif AlFozan Award for Mosque Architecture

Minarets of the Arabian Gulf

جامع الشيخة سلامة يجسد الرمزية في التعبير المعماري، حيث تبدو بالنسبة له كامنة في تعريف الإسلام؛ الذي يجسد الضوء والنقاء والسكينة.



وتظهربساطةالعمارة في الواجهات والمقاطع العمارية. فقدة تقسيم الواجهة إلى جزء سفلي على ارتفاع أقل من ارتفاع أقل من الوتفاع البرابات، وإلى الجزء العلوي الذي يحوي عدداً قليلاً من الفتحات والنوافنبأ سلوب عمارة الناطق الحارة للحفاظ على درجات الحرارة منخفضة في الداخل. كما تبدوا لمئذنة رشيقة وتذكر بالنارات حيث تعلومن برجمربع وتتحول لبرط سطواني متناقص حتى قمتها وتبدون سبالجامع أفقيلًه دروسة بشكل كبيروبعناية في تكاملية العلاقة بين ارتفاع فراغ الجامع الداخلى بعلاقته مع القباب وكما يظهر في المقاطع المعمارية.

أماالتكوين العماري لجامع أحمدالفات حمن الخارج يوحي بالعظمة التي نشاهدها في الساجدالعثانية. حيث تبدو كتل للسجد متراكبة وتعلوبا تجاه القبة الرئيسة التي تسيطرعلى التكوين الكلي للجامع رأسياً وأفقياً أما اللئننتان اللحيطتان فتعملان على توازن الأفقي مع الرأسي على طرفي الحور الرئيس الذي يتعامد مع قبة الجامع. في هذا التكوين للعماري تغلب الرأسية على الأفقية ويبدون لكواضحاً يضاً النظر إلى الأقواس التي تحيط بالأفنية الكشوفة للمسجد على شخالة رأسياً والتي ترتفع على أكثر من طابق وهذه الرأسية للمسجد على ضخامته في التخطيط الأفقية عطي للفراغات الداخلية والخارجية فخامة وضخامة توحي الرهبة وتضفي جواً من السكينة والهدوء على أجوائه الداخلية تتطلبها طبيعة الجامعة التعبدية والروحانية الخطط العامللجامع يبدو وكأنه يمل للتصميم الكلاسيكي من حيث وجود تناظر حول محور رئيس للجامع يتعامد مع جدار القبلة . والتناظر يبدو تناظر رعام أعمدة الطابقين الأرضي وطابق لليزانين . وقدة تصميم القاعة ما يشبه المرمن الجهات الأربع . وهو تخطيط غير مألوف للجواً مع ضخمة تحمل القبة الرئيسة ، ويحيط بالقاعة ما يشبه المرمن الجهات الأربع . وهو تخطيط غير مألوف للجواً مع التقليدية حيث على قاعة الصلاة الإستطالة بحيث يكون الضلع الأطول با تجاه القبلة مع وجودما يشبه الإيوانين .

## المساجد الجامعة (الجمعة)

19

وقد تقدّم للجائزة آعترشيداً هنه الفئة، وهنه الترشيدات غثل مجموعة واسعة جداً من النهج والتفسيرات بالنسبة لتصمير الشكلية والمنافية الحرقالتدفقة، ومنافية من الشكلية والخطالعربي، أوالأغاط الهندسية بوصفه المحور الرئيس للتصمير، وقد تأهل الهنه الجموعة من الشروعات ثلاثة عشر مسجدًا والتي ثم اختيار ستة منه الاحقاً. ومن هذه القائة القصيرة، واختار تلجنة التحكيم الفائز وهوجامع مشيرب ٢٠١٥ في الدوحة، الذي تصميه من قبل المهندس العماري البريطاني جون ماكأسلان.

والثرة عبداللطيف الفوزان لعمارة المساجد الدورة الثانية

منارات الخليج العربي



ويعرض هذاالشروع تصمياما هراجداً يجمع العناصر للختلفة معاً من عمارة للساجدال تقليدية ما قبل الحديثة مع التركيز على للفردات للناخية للحلية ويعرضها من خلال تكوين وسطي معاً صربسيط جداً وقوي هذا للشروع يشارك بنجاح في السياق الحضري للطور حديثا من منطقة مشير بفي الدوحة ، سواء من حيث الإعداد الفيزيائي وإدماج اللغة المشتركة.

جامعمشيربيعكس في بساطته روحاً ومنهجاً جديداً في التعامل مع عمارة المسجد بطريقة تعطي للداخل تميزاً يستمدمن العلاقة التكاملة مع الخارج البسيطوالتجريدي، فالجامعين غلق للداخل بقلة النوافن على للحيطلكنه يستمدمن العلاقة التعامل العلاقة العلوية بإدخال النورالطبيعي إلى قاعة الصلاة ويمترافقياً مع الفناء الداخلي الذي تم التعامل معه كحديقة خضراء . ويتميز ببساطة وثراء فراغاته الداخلية ومنبره . وبالتصميم الهندسي المتميز للقاعة الرئيسة ، الذي يتيح بخول ضوء الشمس خلال فترة النهار حيث الفكرة الذكية بالإستعانة نهاراً بضوء الشمس خلال فترة النهار ويناها والداخل في أجواً عمتنا عمة وتوحي بالهدوء والسكينة . وهذه الإنارة الذكية تتيح انعكاس أغاط الزخر فقلاستعملة وهوم اليتيح الاستغناء عن الصابيح طيلة ساعات النهار ويعتمال جامع الرسوم الخطية الهندسية والتصامي العروفة في الفن الإسلامي ويحتضن تصامي ذات أفكار عصرية ممزوجة برسوم غطية تاريخية متنوعة الأشكال والأحجام.

أما المساجد الجامعة الأخرى ضمن هذه الفئة والتي ترشحت للقائمة القصيرة فهي: مسجد عبد الرحمن صديق، وجامع المدينة التعليمية، وجامع أم عمر، وجامع الشغرود.

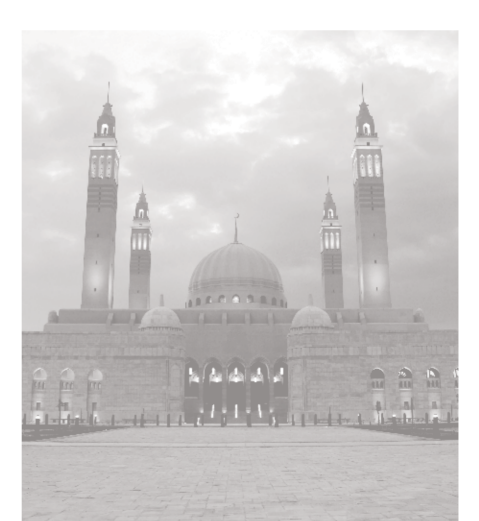
مسجىعبدالرحمن صديق٢٠١ في دبي من تصميم المهند سالعماري الأردني فاروق يغمور. ويقدما التصميم مزيجاً من التقاليدوالحداثة وطبقات من أشكال مكعبة . تخطيط الجمع هوغيرم تناظرة ليتناسب بشكل جيد في موقعه غير المنتظم إلى حدما . وتعمل المئذنة القائمة بناتها الوحيدة المسجد كعلامة في الدينة . ولعل العنصر الأكثر ابتكار افي التصميم هو الجدار الزجاجي المزخرف الذي يؤدي إلى الحراب في حين يصل الضوء الطبيعي بشكل غير مباشر إلى قاعة الصدة . كما أن استخدام التكنولوجيا القديمة والمعاً صرة أكثر يخلق توازنا محبذا .

جامع عبدالرحمن صديق يكشف طريقة ذكية لاستخدام للوادال حديثة لتعكس العصر الحديث الذي تهبناؤه فيه. فهويظهر قدراً كبيراً من التجريد، فهناك عناصر مثل اللئذنة لم يتصميها في شكلها «التقليدي». تصميم المسجد بالطراز العاصر يجعله فريداً من نوعه. كما يتألق الزجاج الأبيض والأزرق في المسجد، وعلى الرغم من الظهر العاً صر،

Abdullatif AlFozan Award for Mosque Architecture

20

Minarets of the Arabian Gulf



إلا أن المظهر الديني للمسجد ما يزال حاضراً بقوة، أما قبته التي تعلوبار تفاع عشرين مترا، والمسوعة من الزجاج الأزرق، وأجزاء من جدرانها الشفافة لتوفير الضوء غير المباشر الذي يتخلل واجهة القبلة إلى مكة للكرمة، إن تصميم للسجد بشكل عام بحسب للصمميج بأن يعكس البساطة حيث أنه «كلماكانت البيئة أكثر بساطة أكثر استرخاء كلماكان للصلي مستحضراً وقوفه بين يديا الله بدلاً من يتشتت ذهنه في النظر الى الزخار فوالتفاصيل غير الضرورية في تصميم للسجد الداخلي ». ولذلك ، فقد كان هدف المصمم من البداية في هذا اللسجد توفير فراغ معماري للمصلين ليربطهم أكثر مع للمارسة الدينية بدلاً من من يدمن الزخار فوالتفاصيل للعمارية ، فالتصمي في حدناته سهل اللغاية ، ولكنه مبتكرومميز ويعكس الفط الحديث في تصميم للسجد الذي يختلف تماماً عن الصورة الفطية الشائعة للمسجد التقليدي . وقد كان هذا قصيله من البداية كما أشار في معرض شرحه لفكرة التصميم، حيث تبدو طبقات متعددة واضحة في الواجهات العمارية . كما تتكون المئذنة التقليدي للمئذنة التقليدي .

في جامع الدينة التعليمية بقطر تستندال حدائق على تفسيرال جنة، مع جداً ول قثل أنها رالخمر والحليب والعسل وللاء، والركائر التي قثل تعاليم الإسلام. ويستندهذ اللشهد على الحديقة الإسلامية التقليدية للستوحاة من القرآن الكرم. وتوفرهنا أربعة مناذات حول البنى الفراغات الطبيعية للتعلم في الهواء الطلق لاستخدام مريط ستة أشهر في السنة. وهذه الحدائق تروى عاء الوضوء من المسجد للحد من الاعتماد على تحلية مياه البحر.

وقدحفل تصميالبنى بكثير من العناصر العقدة والتطورة، وجرى وضع تصوره بحيث يحمل كل ركن من أركانه رسالة وهومات حقق عبر استغلال أحدث التكنولوجيات وتوظيف أعلى معاً يبرالحصافة الفنية وللهارة الهندسية ويمثّل الشهد العماريّ في الدينة التعليمية خير شاهدعلى ذلك. ورغم أنّ مثل هذه المشروعات عمّل تحديًا عسيرًا، تجدنا نسارع إليها باعتبارها فرصة لفتح آفاق جديدة و تجاوز ما هو متعارف عليه في الهندسة المعمارية. جامع أمعمريقدم غونجاً في توازن العلاقات بين الكتلوبين السطوح العمارية وبين تقديم لم معماري متوازن بين المونج التقليدي للمسجد والذي يحتوي العناصر التقليدية كللئننة والقبة وبين غونج معاً صريالأن هذا التصميم علاقة تكاملية بين الداخل والخارج ومدروسة بعناية، يترنخلوه من خلال السماح للضوء بالنفاذ عبراً ماكن محددة وانتقالية بين الداخل والخارج ومدروسة بعناية،



وهي من الجماليات التي يقدمها هذا التصمي الفريد لهذا الجامع، ويتي رئت صمي الجامع بالعلاقة التبادلية بين الداخل وبين الخارج من خلال تغطية للساحات الحصورة بين كتلقالجامع الرئيسة وبين الخدمات من ناحية وبين للئننة التي تقع على طرف المربع الرئيس للجامع وبين للنطقة الانتقالية التي تلي المدل الرئيس للجامع، وبذلك يوفر التصميم فراغات انتقالية بين الكتل الرئيسة للجامع والتي تتي رئيت خلل الضوء من بينها التوفير أجزاء بينية من الطل والنور ويتارت صمي العالي من حيث مراعا قلت طلبات والإعتبارات الحديثة بالنسبة للستخدامات ذوي الاحتياجات الخاصة . فقد تم تذوي علامته وبالإضافة لذلك فقد تم تخصيص مواقف أيراج، تم تزويد ها عند من المسجد لذوى الاحتياجات الخاصة أيضا.

التكوين الفراغي الداخلي لسجدال شغرودة يزرأنه مفتوح للسماء من خلال العلاقة التكوينية الهندسية غير للسبوقة التي شكلته الجمالونات الزجاجية الوسطية في قاعة صلاة الرجال وهندسم حت للضوء الطبيعي بالدخول للمسجد وبالإضافة للواجهتين الزجاجيتين الشمالية والجنوبية على امتداد الأطرالتي اخترقت مربع كتلة للسجد فقد بداللسجد وكأنه كتلة بلورية زجاجية ثلاثية الأبعاد وبرغم دخول الضوء لقاعة الصلاة من وسطه أفقياً ورأسياً إلا أن النطقة التي تقع الطابق الأرضي وتحتقاعة النساء حتفظت بخصوصيته لوقد ركبير من الظل كمنطقة منعزلة وفاصلة بين الداخل وبين الخارج.

ومن الخارج بسيطرعلى التكوين للعماري للمسجد الأطرالتي تخترق كتلقال سجد للربعة وتضيف على التكوين لسة معاً صرقفي برمسبوقة في التكوين العمراني للمساجد كما تضيف بعداً هند سيا في التعامل بمونة وحيوية معالكتل والأسطح للعمارية بعيداً عن الفطية الكلاسيكية. وتبدوهنه الأطركعامل تجميع وربطبين كتل للشروع التي م التعامل معهابان فتاط خلق تكامل بين الكتلة والفراغ وجايذ لق مناطق محصورة تالتعامل معهابنك المتلق مداخل محددة ومؤطرة للمسجد من ناحية بولكي تخلق مناطق مظللة تتازيا لإعتدال الحراري بعيداً عن حرارة الشمس. وهنه الناطق الانتقالية التي تحديد الانتقال الحراري بين الداخل وبين الخارج. ويتاز التصميم للعماري بالبساطة مع وجود عناصر تضفي على التكوين العماري على الستويين الأفقي والرأسية يزاوخ صوصية فريدة فضلاً عن الجدّة و الابتكار.



#### الساحدالحلية

وقدتقدمأربعةوثلاثونمشروعاللتشريحضنهذهالفئة.وعثلهذهنسبياللساجدالصغيرةالتيتسمجلستوى أعلىمنالتوعالتصميم والتجريب في سياق عمارة المساجد، وعلاوة على ذلك، فإن عدداً من هذه المساجدهي جزء من الأطرالوسسية أوالشركات وبالتالي فهي أكثر تركيز اعلى ربطهوية هذه الوسسات أوالشركات بدلاً من محاولة الإتصال مع هوية طائفية أو وطنية أكثر عمومية.

وقدتأهلتعشرةمشاريعمنهنالفئةللقائةالقصيرةوالتي تشمل للنشآت التأريخية التي وضعت بشكل جيد ومنشآت عالية مجردة تستخدم مفردات الحداثة بدلاً من التقاليدالتاريخية ماقبل الحديثة، ومنها التي تنصعلى تفسيرات جريئة من الأشكال التقليدية وهندستها والخطالعربي وقعقلصت هنمالقائة إلى ثلاثة مشاريع منها اختيار للشروع الفائز وهومسجد مؤسسة الملك فيصل الخيرية عام ١٩٨٤ في الرياض، والذي صمم من قبل للرحوم المهندس المعماري الياباني كينزوتانجي.

هذاالسجدالذي يقعداخل مجمع مؤسسة اللك فيصل الخيرية، هوواحد من الساجدالتي تعرّف الحداثة في الشرق الأوسط. وهويقدم تفسيرام جرداً بوضوح لعمارة اللساجد، وبالتالي يعرف السجد كعام الروحي الذي عثل النقاء التركيبي للفضاء والشكل ويتضمن أيضاً التلاعب بطريقة حساسة للضوء، في حين تبقى في إطار روح الأمثلة لللحوظة من عمارة اللساجد.

في مسجده وللمناصر التقليدية للعتادة وبدلاً من ذلك فإنه يعبر الخطالفا صلى المناحدة والساجدون اللجوء إلى الأشكال أوالعناصر التقليدية القطور الحديث الخشكال أوالعناصر التقاليد التاريخية والتطور الحديث للطلوب لعمارة القرن العشرين من خلال نظرة جديدة تستعمل الأشكال الهندسية الخالصة للخلوطة بطريقة نكية للطلوب لعمارة اللساجد، فالتصميم يقدم عمارة توفر حداً فاصلاً حاداً بين الخارج القاسي وبين الداخل، بين العالم للادي والروحي. ويعمّد المسجد في تصميم على الأشكال الهندسية البسيطة غوذجاً من المفردات المعمارية والزخارف التقليدية للرتبطة بعمارة للساجد إن التجريد واستخدام الأشكال الهندسية النقية في التصميم يرسلو ويستحق الثناء في هذا المسجد. مثل هذا المنهج للتصميم يسلط الضوء على الحاجة إلى الانتقال بعيداً عن «الصور المضية التقليدية» لعمارة المساجد إن التجريد الذي نراه

جـــائزة عبداللطيف الفوزان لعمـــارة المســـاجد | الدورة الثانيــــة

جامع مشيرب يعكس في بساطته روحاً ومنهجاً جديداً في التعامل مع عمارة المسجد بطريقة تعطي للداخل تميزاً يستمده من العلاقة المتكاملة مع الخارج البسيط والتجريدي

23

جامــع مشــيرب يعكس المســجد بطريقــة تعطم البســيط والتجريدي في تصمى المئذنة يتطابق فقطمع رمزية الوظيفية الحالية حيث تم استبدال «الوظيفة التاريخ يقلنداء الصلاة» عن طريق المئذنة بواسطة التكنولوجي الحديثة ومكبرات الصوت وبذلك بقيت المئذنة بحرا وطوعي الحديثة ومكبرات الصوت وبذلك بقيت المئذنة تحافظ على رمزيتها باعتبارها أعلى نقطة رأسية في محيط المسجديث تعمل على خلق توازن بين العمودي والأفقي في التكوين العام الكلي المسجدو فوق ذلك فلاتزال رمزيتها تحتفظ بالوظيفة حين تستخدم كنقطة مرجعية في مما على المسجد وما حوله.

للسجدالذي ينتي للقائمة القصيرة الهنه الفئة هومسجد بنك آركابيتا الـ ١٩٠١على حافة الياه في خليج البحرين، مملكة البحرين، والذي تتصميه من قبل شركة أمريكية هي سكيد مور، أوينغز، وميريل (SOM). وتدل الئننة التجانسة على الغرض من البنى. فهوم بنى مكعب بسيط معنوا فنما الثاثية التي وضعت لذلك لتشكيل غطعلى الواجهة والتحكم في الضوء الطبيعي في الناطق الداخلية وهوم مم للاستهلاك النخفض للطاقة فهويدل على الاتجاهن حو هيكل أكثر استدامة. كتعبير الحديثة من الأشكال الخالدة، هذا النهج والتصميم كان يستحق الإهتمام. مسجد بنك آركابيت ايعتبر معلماعلى الواجهة البحرية الشروع خليج البحرين الطور فللسجديعك سلغة معمارية فريدة وحديثة ترمز إلى تطلع مملكة البحرين للعمارة العاً صرة دون أن فقدان أي من هويا تها أوجذور تراثها. والتصميم غير مسبوق في عمارة مساجد البحرين، ويعبر عن نوع جديد من الظهر الحديث ومن حيث تشكيل للسجد وبنيويته الفراغية فللسجد للايشوبه العناص العمارية التقليدية مثل القبة أوللئننة المونجية التي شاعت في عمارة للساجد التنظيم الحيط و السياق المعماري القريب.

مثل هذه المنهجية الجديدة لتصميم الساجديكن أن لا تحظى بالقبول بادئ الأمر، بل رعاببعض الفضول، من قبل المجتمع الحمالية والمتعالدي ومعنك، يقدم مثالا للمسجد الحديث الذي يجمع بين الحداثة والثقافة في مجمع يضم الأعمال في وئام وانسجام. ويلتزم تصميم للسجد بالتصميم العاملجمع أركابيتا والبنك القريب. ويبدوالتصميم على تواصل مع المجتمع الكلي للبحرين بدلاً من المنطقة المحلية فقط. فالمسجد يحافظ على الثقافة للحلية والدين، كما يظهر قدراً من الإهتمام بالتفاصيل ويقدم للصمم مبنى مميز المسجد إن أهداف الفكرة التصميمية تنتج مبنى يوفربيئة تعوم يتيز اخليا وخارجيا عن مفهوم للسجد التقليدي للمسجد إن أهداف الفكرة التصميمية تنتج مبنى يوفربيئة تعوم

Abdullatif AlFozan Award for Mosque Architecture

24

Minarets of the Arabian Gulf



في الأضواء والتوازن الحراري.

أماالمسجدالآخرفي هذه الفئة والذي ينتي للقائمة القصيرة فهومسجداللك عبدالله للدراسات البترولية. ويتميز مسجدمركزاللك عبدالله للدراسات والبحوث البترولية في الرياض بأنه يقدم تعبيراً معاً صراً عن الأصالة والزمان وللكان في طابعه العمراني وتكوينه العضوي بالنسبة للموقع العام فضلاً عن تقديم أفكارمهمة في ايتعلق بالإستدامة وعلي وأكب عمارة القرن الحادي والعشرين. كما يبين روعة الناتج للعماري في تناغم مع للحيط ولقد أنشئ مسجدمركز لللك عبدالله للمال الموقع البين ويقع السكني للمركز ويجسد البعد الاجتماعي بالإضافة للبياء المعرانية ويتناف يتشمل سلسلة من الساحات العمرانية والتي تشمل سلسلة من الساحات التي توفررؤية واسعة للمسجد وللمحيط الذي يقع فيه ويرتفع بقدارث لاثة أقدام فوق المساحات المجاورة للفتوحة ونظراً لأنه تديط به بركة ماء عاكسة يبدو للسجدو كأنه يرتفع ويتلأل فوق صفحة للاء مع الإضاءة الليلية ولنلك يبدو شكل للسجدو كأنه يتغيرين الليل والنهار في النهار تنعكس الظلال من خلال النوافن الزجاجي مثل الصباح حيث يتلأل أمع وقط وتتخلله نقاط الضوء من الأعلى .

ويةيزالجمع والمركزباستخدامه لعناصر ومبادئ التصمي المستدام، إذتم البدء بالتصمي المستدام في الخطط العام الرئيس. وقدة تصمير التنسيق الحدائقي في الحرم الجامعي بحيث لا يتجاوز للوازنة المائية للتكنولوجيات للتاحقلياه الصرف الصحي العالجة مع استخدام موادالتنسيق الطبيعي للناسبة للصحراء والتي تتحمل الجفاف ويحتوي المسجد بالإضافة إلى الإستفادة من جميع استراتيجيات الخطة الرئيسة الشاملة على سلسلة من الخطوات لدمج التصمي المستدام في المبنى . لقدة تصميم المبنى بجدار مصمت من وانب من الخرسانة المصبوبة في الموقع في المكان بسماكة ٥٠ مم تتيز بإنها توفر كفاءة الطاقة من خلال الكتلة و تتيح الكتلة تخزين الطاقة أثناء النهار والتخلص منها خلال الليل. هذه الجدران تحتوي الحدالأدنى من الفتحات، و تتخللها فتحات صغيرة الجلب أغاطمن الضوء الطبيعي إلى المسجد ولكنها تسمح باكتساب قليل للحرارة . ثانيا ، تتصميم للبنى معفراغ خلالي بين كتلة الجدار الصحت والحائط السابر ويستخدم هذا الفراغ ارفض الحرارة من الوحدات الميكاني كية والتي تقع في الطابق السفلي . وتقوم الوحدات بتنفي س الهواء في الجزء السفلي من هذا الفراغ والذي يتم تهويته في الجزء الخلفي من الحاجز العلوي ، وبالتالى خلق قشرة مزدوجة التهوية للمشروع .

25

مثارات الخليج العربي

ـــائزة عبداللطيف الفوزان لعمـــارة المســـاجد | الدورة الثانيـــة



أماالمشروع الآخرمن هذه الفئة فهو مسجدتم بن أوس. في مسجدتم بن أوس تعتدالفكرة التصمية على فكرة التوحيد الركن الأساسي من أركان الإسلام كماستلهمت الفكرة التصمية جوهرالدين ووسطية الإسلام باجتما القوة والبساطة وربطودم جعناصر اللسجد العضوية في جسم واحدم تجانس. ويتسم التصميم بشكله العام الخارجي والداخلي على حدسواء بالبساطة وبالاعتماد على استخدام الفردات العمارية الشائعة في عمارة المساجد بالتجريد ودن اللجوالي الأشكال التقليدية فقنا ستعملت مئنتان للمسجد بشكل مجردوروعي في هاتين المنتخدام هما التعملان كملقفي هواء التحريك الهواء من داخل وخارج للسجد وسحنه الخارجي . كذلك تم تنظيم العلاقة بين الداخل والخارج من خلال تنظيم دخول الإضاءة الطبيعية للمسجد وفي الوقت نفسه تم التعامل بقدركبير من الاهتمام بالظلال والتظليل في فراغات اللسجد الخارجية لأهميتها في تقليل وفي الوقت نفسه تالتم المساعد في توفير قدرم هم من الراحة للمصلين وقدة الشمس و تنظيم دخوله اللفراغات ارتفاعات متفاوتة في الصيف وقدام تازال حل التصمي للمسجد براعاة العامل البيئي ومبادئ الإستدامة وكذلك استخدم حموادون ظم بناء في الشروع بما يتناسب مع اشتراطات نظم الإستدامة . مواد المركبات العضوية المتطايرة المنخفضة على تتناسب مع اشتراطات نظم الإستدامة .

# جواً ئز تكريم إنجازات الحياة

وشملت الشروعات التي تم استعراضها مشروعات قدمت من راسم بدران من الأردن وعبد الواحد الوكيل من مصر، وهما اثنان من للهندسين العماريين الميزين الذي لا تخفى أعمالهم وقوبلت داغابا عجاب. وقد صمم كل منهما عدداً من المساجد في المنطقة التي كانت علامات مهمة في تحديد تطور عمارة المساجد بشكل عام خلال الفترة قيد النظر وويثل كل من العماريين الخضر مين منهجية مختلفة إلى حدما في عمارة المساجد ونظراً لإسهاماتهم المستويين النظري والتطبيقي فقدراً تلجنة التحكيم أن مساهماتهم الهمافي عمارة المساجد خلال الفترة قيد النظر تتطلب الإعتراف بشكل يتجاوز تصاميم مساجد فردية أومعينة بحدناتها ولنلك فقد

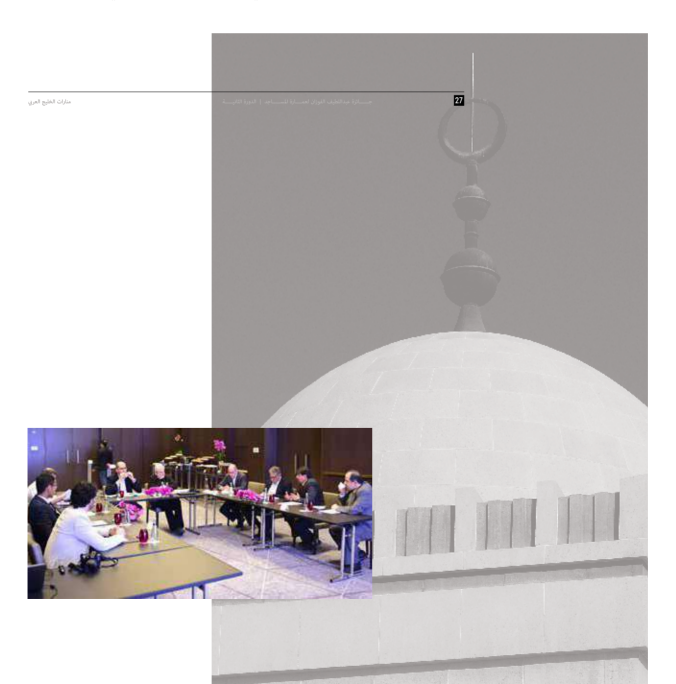
Abdullatif AlFozan Award for Mosque Architecture

Minarets of the Arabian Gulf





اقترحت لجنة التحكيم أن تمنح جائزة الإنجاز مدى الحياة لكل من بدران والوكيل. تصاميم مسجدرا سمبدران تعبرعن درجة عالية من الانضباط والبراعة في تفسير العالم العمارية التقليدية الحلية لتطويرالحلول للعمارية للعاصرةالتى توفرشعوراقويا بالهوية وللكان إن النقلات التطورية للستشرفة للمستقبل التى أظهرتهام شروعات بدران ومنهامااع تمدمن نظام للوديول في السجدال جامع لقصر الحكم وجامع الدولة الكبير فى بغداديظهران نزعته لتقديم العمارة المسجدية ضمن أطرمتعددة منها العمارة التشكيلية. ماميز مساجدهنه الفترةمن حياة راسم بدران العملية كان التعامل مع الأشكال كمنهجية يؤطرها محاولاته الدائمة في الاستعارة التاريخية معتحويرات للمفردات والعناصر للعمارية والبحث الدائم عن موادبناء جديدة، ترمى بتصماته المعمارية في إطار للعاصرة معاستعمال متوازن ومدروس للألوان الطبيعية وكلهاكان يتمتنسيقهابشكل مبهج صورياً وعلى مستوى التشكيلات العمرانية العلاقة الأهموالتي تجاوزت حدودالعلاقة بين الشكلوبين الوظيفة كانت في تنظي العلاقات تحتمظلة فكرية نظرية عامة تحددو تؤطر بشكل صارم حدودالفكرالثقا في للحلى ومتداخلات الفكرالعللي. أمامساجىعبىالواحىالوكيل فقنشكلت ظاهرةمعماريقفيرمسبوقةوجريئة فىالتعامل معللاضي عطياته كمصدر للاستعارات التاريخية والوكيل قدعا للتراشغنى جداً من القاهرة الفاطمية وللملوكية وتراث العمارة العثمانية وقدّم غانجمعماريةممتيزةوأسّسلنهجوناتجعمراني في وقتاختلطت فيهمعلاالعمارةالرصينة بللمارسة الربيئة بأخلاط من تداخلات العمارة العالمية وشواهد من عمارة دخيلة اجتاحت الوطن العربي منذ سبعينيات القرن الماضي. كما يؤسّس عبدالواحدالوكيل لإرشعريق في طرائق البناء التقليدية من خلال بنائه لجموعة مساجد في للملكة العربية السعوبية ليسهناف حسبرل يعينتسليطالأ ضواءعلى حرفت قليدية ومهنيين ومعلمي بناءوعمال مهرة كانت حياتهم للهنية أنترتبك وبعضهم ممن عاصر للعمارى الراحل حسن فتحى وواكب تجربته الرائدة في إحياء طرائق البناءالتقليديةباستخدامالطوب وتمثل مساجد عبدالواحدالوكيل تنوعاً مبتكراً بتعدتما مأعن التكرار حيث قدّم في كلمسجى فكرةمبتكرةمن حيث الشكل العاموالتركيبة الفراغية العاماتالمسجىمع تلاعب خكي وبتكن للصمممن تراكبات الكتل للتناسقة معاً وفوق ذلك أظهر للصم قدرة فائقة في التعامل معنسب للفردات للعمارية، سواءمن حيثمرجعيتهاالتاريخيةأوالنسبةلعلاقةللفردات بالتكوين العامللمسجدو بالإضافة لنلك كانتدراسة العلاقة بين الكتلة وبين الفراغ ممّيزة (علاقة الداخل والخارج) أو الساحات والأفنية بكتلة المسجد الرئيسة. وبهذاالإطارفقىقىمبدران والوكيل منهجيات متباينة فهمكل منهماللعمارة لسجىية التى رسمت ملامط العمارة



المعاَّصرة في منطقة الشرق الأوسط والخليج العربي والعالمين العربي والإسلامي.

# آفاق جائزة عبد اللطيف الفوزان بعد دورتها الثانية

تفتحجائزةعبداللطيف الفوزان الباب أمام قراءة الإجتهادات في ايخص عمارة اللساجد في منطقة الخليج العربي. وبالإضافة لتقييم حاولات البعماريين في مجال التصميل عماري فالجائزة كذلك تسلطال ضوء على الفكر والإضافة التقييم حاولات المني وبين الحاضر من جهة، والخطاب المعماري الني يقف خلف هذه الحاولات من أجل قراءة وتفسير العلاقة بين اللاضي وبين الحاضر من جهة، وتلمس الطريق أمام تداخلات الفكروالثقافة العالمية التي باتت تغزولل جمّات العربية وللسلمة من خلال العولة. إن الطروحاً توالتفسيرات التي قدم تها الجائزة في دورتها الثانية من خلال القائمة القصيرة تعبر كذلك هذه المعماري المعاري العاصري النظر إلى التفسيرات المقابلة التقليدية والحداث وية ومابينهما على حدسواء وتعبر كذلك هذه الطروحاً تلاقده على التفتح الواعي الذهني من قبل للصمين الضرورة تقديم حلول تتجاوزاً حياناً طروحاً تلاشي ولا تغبن الشكلية والمتناطر وف البيئية وخصوصية الأبعاد الاجتماعية والظرفية وللناخية سعياً نحواجتهادات لا تغفل الماضي ولا تغبن الحاضر والمستقبل.

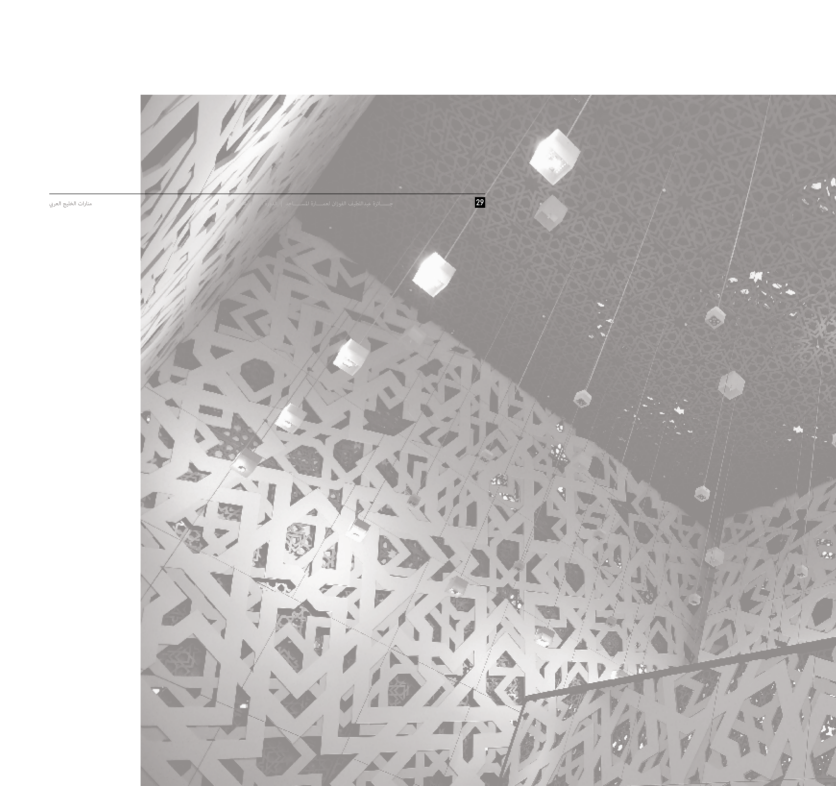
ولنلكوضن اعتبارهنه الأطر، ومن خلال اختيار لجان التحكيم الواعية لكل دورة، تقدم جائزة عبد اللطيف الفوزان طروحاً تنقدية جادة ومهمة لتأسيس خطاب معماري واع وغير مسبوق يحدد الأطرال ناظمة لعمارة للساجد ونظراً لتخصص الجائزة في عمارة المساجد وهي جائزة غير مسبوقة، فإن الجائزة بذلك تقدم طروحاً تمرتبطة بالثقافة وللجتمع وتعيد ترسيم الحدوبين قفزات غيرواعية في العمارة العربية للعاصرة قدت جسدها بعض الطروحات الفكرية غير للسؤولة وبين التدبر المتن لأسس للجتمع والثقافة التي تجسدها وتمثلها عمارة المسجد في الإسلام وفي منطقة الخليج العربي.

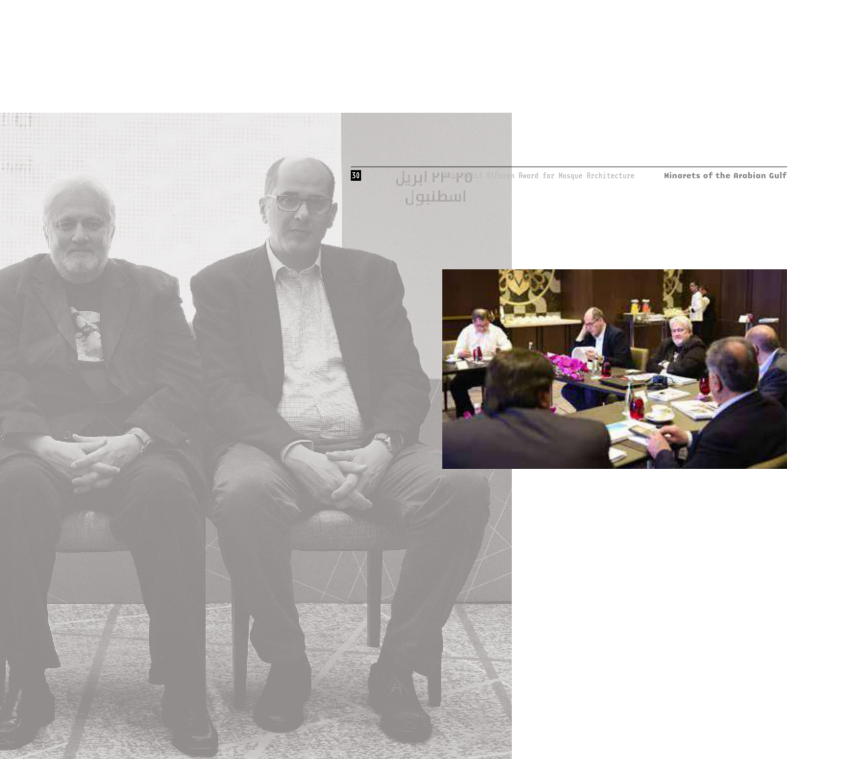


Abdullatif AlFozan Award for Mosque Architecture

Minarets of the Arabian Gulf

تــم تصميم المبنــى مع فراغ خــلالي بين كتلــة الجــدار المصمت والحائط السـاتر. ويســتخدم هــذا الفراغ لرفــض الحرارة مــن الوحــدات الميكانيكيــة، والتي تقع في الطابق الســفلي.







32

Abdullatif AlFozan Award for Mosque Architecture

Minarets of the Arabian Gulf





حسن الدين خان

محمد الأسعد (الرئيس)

منارات الخليج العربي

\_\_\_\_\_ائزة عبداللطيف الفوزان لعم\_\_ارة المس\_احد | الدورة الثانيـــة

33

سهى أوزكان كين يانغ

قراءة نقدية في «خَرفية» الاستنساخ العماري و«حركية» الخطاب والفكر العماري

منــذ ما يقــرب من الثلاثــة عقود، قــدّم عبــد الواحد الوكيــل مجموعة مـن المسـاجد التي صممها في مـدن بالملكــة العربية السـعودية كماذج ممّـيزة، ومبهـرة تمتـاز بجدّتهـا عمـا هـو مألـوف في تلك الفـترة. هذه المساجد تميزت جميعها بأنها توشحت بلون أبيض برغم تنوع الأشكال والتشـكيلات الفراغيــة والمعماريــة. وقد أثــارت هذه المســاجد اهتمام النقـاد والباحثـين في مجـالاًت العمـارة العربيـة، والعمارة الإسـلامية، والمهمّين بالعمـارة التقليديـة، والعمـارة التراثيـة والبيئيـة وما يدور في فلكهـا. وأول مـا لفـت انتبـاه النقد هو آليـة بنائهـا وطبيعتها التي اعتمدت نظم بناء تقليدية، بالإضافة إلى أن كلا من هذه المساجد قد قدم نسـخة تسـتحق التوقـف عندها، فضـلاً عن القـدرة الإبداعية الفائقــة للمصــم الــتى بــدت لا منتهيــة إذ لم يتوقف عــن التجديد بين كل مـشروع وآخـر. وبالإضافة لذلك فقـد أعاد كل مسـجد للذهن نمطا مـن أغـاط العمـارة التي سـادت في فترة مـن الفترات الإسـلامية؛ هذا مسـجد عثماني عآذنه القلمية، وذاك مملوكي يحاكي مسـجد السـلطان حسـن بالقاهـرة وكأنـه «استنسـاخ» عـن مئذنتـه ومدخلـه بحرفيــة واحترافية عالية.

والتساؤلات التي طغت على السطح وبقوة آنئذ، وأثارت سجالا مهماً تمثلت في جدوى إعادة استنساخ الماضي، وخصوصاً أن هذه المساجد التي تحاكي مساجد في القاهرة قد صممت وبنيت في بيئة جغرافية ومناخية مختلفة عن سابقتها أو مرجعيتها؟ فهل هدذا جائز أم أنه كان من «عبثية» العبث بالتراث العمراني وتقزيه وتقديمه في فترة مغايرة وكأن الزمن قد توقف عند حدود علوم ومهارات الأقدمين؟ هذه التساؤلات رغم شرعيتها إلا أنها فتحت الباب على مصراعيه أمام مسألة شائكة وإشكالية في التعامل مع الماضي والموروث من العمارة التقليدية، فضلاً عن شرعية وحدود استخدام، واستقدام، الاستعارات التاريخية.

ومن المهم هنا تسجيل بعض الملاحظات الإبتدائية قبل الدخول في نقاش معرض الإجابة عن التساؤلات التي تثيرها هذه الإشكالية وما يتفرع عنها:

أولاً - قبل مساجد عبد الواحد الوكيل ظاهرة معمارية غير مسبوقة وجريئة في التعامل مع الماضي بمعطياته كمصدر للاستعارات التاريخية، والوكيل قد عاد لتراث غني جداً من القاهرة الفاطمية والمملوكية وتراث العمارة العثمانية. وسواء أتفقنا مع منهجه في طريقة الاستعارة «الحرفية» أم اختلفنا، إلا أنه قدّم غاذج معمارية متميزة وأسس لمنهج وناتج عمراني في وقت اختلطت فيه معالم العمارة الرصينة بالممارسة الرديئة بأخلاط من تداخلات العمارة العالمية وشواهد من عمارة دخيلة اجتاحت الوطن العربي منذ سبعينيات القرن الماضي.

ثانيا - يؤسّس عبد الواحد الوكيل لإرث عريق في طرائق البناء التقليدية من خلال بنائله لمجموعة المساجد في المملكة العربية السعودية. ليس هذا فحسب، بل يعيد تسليط الأضواء على حرف تقليدية ومهنين ومعلمي بناء وعمال مهرة كادت حياتهم المهنية أن ترتبك، وبعضهم ممن عاصر المعماري الراحل حسن فتحي وواكب تجربته الرائدة في إحياء طرق البناء التقليدية باستخدام الطوب.

ويلاحظ استقدام الوكيل لطرق البناء التقليدية في مجموعة المساجد كلها. ونرى مثالا عليها مسجد بن لادن حيث استخدم الطوب العامل والقناطر والقباب، والتي طليت معظم أسطحها بالقصارة البيضاء باستثناء أسطح القناطر والقباب الداخلية التي تركت مكشوفة وطليت فقط بطبقة من الطلاء البني اللون.

وكذلك الحال في مسجد العزيزية، أحد مساجد الأحياء الأربعة التي صممها الوكيل في مدينة جدة، والذي صُمّم من الخارج ليعطي إنطباعاً بالبساطة لحد ما ويتشارك مع المساجد التي بناها الوكيل في مواد البناء وتقنيات البناء المستخدمة. ويحتوي المسجد على قبة صغيرة تقع فوق منطقة المحراب. وتقع مئذنة المسجد العمانية المسكل عند الطرف الأيسر من واجهة المسجد الرئيسة الغربية، بينما يقع المدخل الرئيس في وسط الواجهة الغربية ويسبقه تراس مرتفع عكن الوصول إليه من خلال أدراج. ويحتوي المسجد من الداخل على قاعة الصلاة الرئيسة التي صُممّت القاعة أشكالاً لمخطط يحتوي على ستة أروقة موازية لجدار القبلة تغطيها أقبية برميلية مدببة.

ثالثا - تمثل مساجد عبد الواحد الوكيل تنوعاً مبتكراً ابتعد تماماً عن التكرار، حيث قدّم كل مسجد فكرة مبتكرة من حيث الشكل العام، والتركيبة الفراغية العامة للمسجد، مع تلاعب ذكي وبتمكن المصمم من تراكبات الكتل المتناسقة معاً. وفوق ذلك أظهر المصمم قدرة فائقة في التعامل مع نسب المفردات المعمارية، سواء من حيث مرجعيتها التاريخية أو بالنسبة لعلاقة المفردات بالتكوين العام للمسجد. وبالإضافة لذلك، كانت دراسة العلاقة بين الكتلة وبين الفراغ متميزة (علاقة الداخل والخارج) أو الساحات والأفنية بكتلة المسجد الرئيسة.

فمث لاَّ نجد أن الوكيل يرجع للطراز العثماني في  $\mathbf{a}$  عبد أن الوكيل يرجع للطراز العثماني في  $\mathbf{a}$  على شرفة واجه الغربية زوج من المآذن عثمانية الطراز تحتوي كل منهما على شرفة

رخامية تزينها المقرنصات. وتقع قبة المسجد الرئيسة فوق قاعة الصلاة، مباشرة أمام محراب المسجد الرخامي الذي يبرز عن حائط القبلة الشرقي والذي تعلوه نصف قبة تزينها المقرنصات وترتكز على زوج من الأعمدة. وترتفع القبة الرئيسة على رقبة تحوي نوافذ مقوّسة توفّر التهوية الطبيعية لقاعة الصلاة، وتستند على مثلثات ركنية مبنية من الطوب المكشوف، المرتب بشكل غطى هندسي.

رابعا - قدّم عبد الواحد الوكيل من خلال مساجده نموذجاً للمصمم الواعي لمفردات وقيم التاريخ العمراني بالنسبة للمدن التي كان يرجع إليها من جهة، وبالنسبة للمباني التي استعار منها الدلالات التاريخية، وأحياناً الفكرة التصميمية، مثل فكرة النيادة المحيطة بجامع ابن طولون. وتظهر هذه الاستعارات التاريخية بوضوح في مسجد الميقات حيث يظهر تأثر تصميم المسجد بشكل كبير ببناء مسجد إبن طولون في القاهرة (265 هـ 879 م)، ويظهر ذلك في تصميم بعض العناصر المعمارية مثل المئذنة ومرافق الوضوء، ولكن تم إستخدامها بشكل مختلف في مسجد الميقات مقارنة مع النموذج الأصلي. ولذلك فإن مخطط مئذنة المسجد مثلث وليس مربع. كذلك فإن حجم البناء المقبب الذي يحتوي على مرافق وضوء ضخمة مقارنة بمساحة فناء المسحد.

ويقع مجمّع مسجد الميقات في منطقة ذي الحليفة المعروفة أيضاً بآبارعلي. ولهذا المسجد أهمية خاصة لدى المسلمين كونه المكان الذي يتم منه الإحرام للحج أو العمرة. ويحتوي المجمّع على المسجد ومتاجر ومبان ملحقة وممرات ومساحات مزروعة. وتحيط مبان المجمّع المنخفضة الإرتفاع بفناء يتوسطه المسجد ومئذنته. ويختلف اتجاه المسجد عن اتجاه المباني المحيطة به إذ يتبع المسجد اتجاه القبلة.

التساؤلات التي أثارتها مساجد عبد الواحد الوكيل في فترة ظهورها كان يشوبها الإنبهار والإعجاب بحداثة الطرح ذاته، وفي الوقت نفسه طرحت مسائل نظرية وإشكاليات أساسية في نجاعة وشرعية أن يتم استنساخ التاريخ بشكل حرفي وبتركيز مفرط

Minarets of the Arabian Gulf

Abdullatif AlFozan Award for Mosque Architecture

Abdullatif AlFozan Award

36

التساؤلات التي أثارتها مساجد عبد الواحد الوكيل في فترة ظهورها كان يشوبها الإنبهار والإعجاب بحداثة الطرح ذاته، وفي الوقت نفسه طرحت مسائل نظرية وإشكاليات أساسية في نجاعة وشرعية أن يتم استنساخ التاريخ بشكل حرق"...



على الشكل. معاِّرضوا وناقدوا هذا الاتجاه استندوا في حججهم بأن فكرة النسخ التام

خطر في القراءتين الثانية والثالثة. <sup>6</sup> فالهدف وراء أية قراءة هو تجنب الوقوع تحت سلطة التراث، أي إلى فهم تراثي للتراث، بل أيضا، وهو الأخطر، إلى «قراءة تراثية للعصر»، أي تمديد الماضي لجعله ينوب عن الحاضر والمستقبل. ومن هنا فإن قراءة

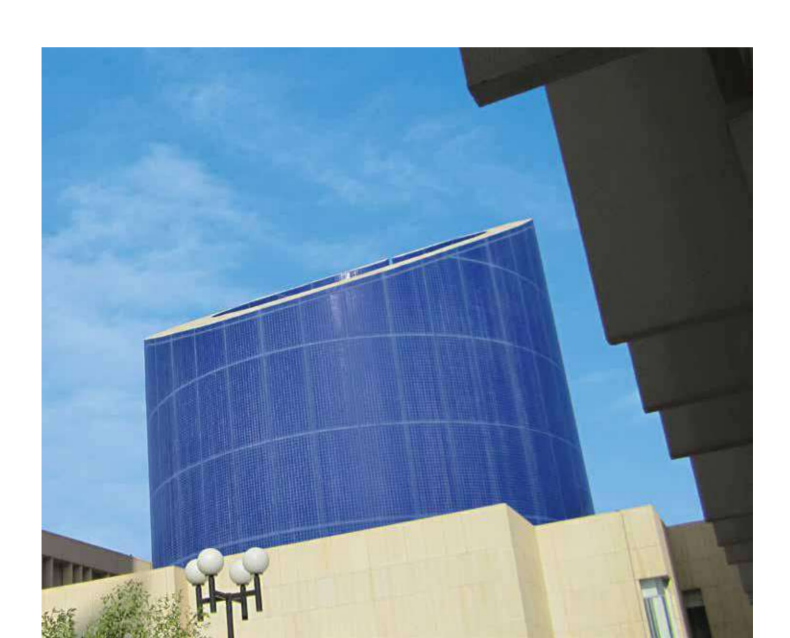
من التاريخ، سـواء القديـم منه أم المعاصر، تتجاهـل تماماً الظـروف التاريخية والموضوعية والظرفية لعملية الإنشاء أصلا لقطعة التراث التي يتم استنساخها. وعملية الاستنساخ أو (cloning) في هـذه الحالـة وبظروف إعادة إنتـاج المبنى في غير محيطـه الأصلى، زمنياً وجغرافيا على الأقل، تثير إشكاليات أعمق من فكرة الشكل مقابل الوظيفة، على اعتبار أن الوظيفــة «ثابتــة» زمنياً في حالة المســاجد، لكنها، ولأنها، تفتح البــاب على مصراعيه أمام تداخلات الحاضر مع التاريخ، بحيث تصبح عملية الاستنساخ مجرد تجربة أو تمرين للمصمـم ذاته أكر منهـا حدثاً عمرانيـاً مهماً ينتمى للبيئـة أو الواقع البيئـي الاجتماعي المسكاني أو الزماني. عملية الاستنساخ بهذا المعنى تصبح أقرب لمفهوم «تجميد» التاريخ وإعادة استحضاره بشكل يجعل الماضي ينوب عن الحاضر. هي عملية تكون أقرب لتعريف منظري مسالة الأصالة والمعاصرة بأنها هروب إلى الماضي، وليست استعانة به. فضمن مسألة الحداثة والتجديد يحتل التراث مكانة مركزية والمربع الأول في العملية برمتها. إذ يبرز التساؤل المحوري وهو: ما هي الآلية التي ينبغي أن نفهم التراث بها قبل الشروع بأية عملية للتبنى والقراءة المعاصرة وتفعيله في الحاضر؟ وكيف لنا أن نقرأ الماضي تراثا كان أم تاريخا? فالعودة التراثية تتخذ مظهرين: أولهما عودة الإرتكاز، وتتم بغرض النهـوض والتجديـد. والثانية دفاعية تمثلهـا عودة الاحتماء، ويكـون دوافعها وأسبابها التهديد الخارجي.5 ومن هنا تتبدى ضرورة أن تمثل قراءة التراث أفضل أنواع القراءات وهي القراءة العصرية للتراث. وذلك في مقابل القراءات الأخرى الخطيرة وهي القراءة التراثية للتراث، والقراءة التراثية للعرص. والمتمعن المتفحص للقراءات الثلاث لا يخطىء ما يكمن من





37





كسا أن هناك نقطة مهمة تثيرها عملية الاستنساخ متعلقة «بضوابط» الاستنساخ والنقسل الحرفي ذاته. في حالة الوكيل كانت عملية الاستنساخ «حرفية» وكان الناسخ والمستنسخ والمنسوخ منه، كلاهم أسوياء وعلى درجة رصينة من الإتقان والجدّة والحداثة. ولكن ما الذي يضمن أن تكون عملية الاستنساخ ذاتها سويّة في كل الأحوال؟ ما الذي يضمن ألا يكون ناتج النسخ عن الناسخ، أو المنسوخ عنه، إن كانا هجينين في حالة أن يكون هناك تداخل ثقافي مع بيئات هجينة أو دخيلة، ألا يكون الناتج هجينا كذلك؟ ثم ما الذي سيميز المنسوخ عنه والمستنسخ؟ وخصوصاً إذا تكرر النسخ أكثر من بيئة متغايرة؟ وما هي الميزة الفضلي التي يقدمها الجديد عن القديم؟ وخصوصاً أنه من المعلوم أن الأول يظل له فضل السبق، زمانيا (معني الجدة اللازمنية) وتاريخياً في التأريخ لظروف وملابسات ودوافع بإنشائه، فضلاً عن أهمية الملابسات الموضوعية التاريخية اللازمنية، لتحيل العنصر المعماري المنسوخ عنه إلى غوذج لإفراز «شكلي» أو كمّي، على حساب المضمون والنوع؟ ثم ماذا إذا تكرر النسخ بشكل أقرب منه للإنتاج الكمي، ألا يقلل ذلك من القيمة النوعية للأصل ذاته؟ بشكل أقرب منه للإنتاج الكمي، ألا يقلل ذلك من القيمة النوعية للأصل ذاته؟

أما مؤيدوا هذا الاتجاه في النقل الحرفي، بغض النظر عن ظروف المكان والزمان، فقد يجدون حجّتهم في أطروحة أن الإعادة قد لا تعني بالضرورة التوقف عند حدود الأصل، وإن تشابهت الأشكال، بل قد تكون هذه العودة إلى التراث عودة نهضة لا تجميدا لحدود الماضي. وفضلاً عن ذلك فإن عملية النقل والاستنساخ قد تتضمن نقل لمفردات خفية من الأصل المنقول عنه تزوغ عن الإدراك السطحي لمجرد الأشكال

والتشكيلات. بمعنى أن عملية النسخ في عمارة مساجد عبد الواحد الوكيل تتضمن عملية استنساخ «غطية» أيضاً وليست شكلية تشكيلية فقط. ولذلك نجد أن الوكيل يكتب في أغاط المساجد التي ينقل عنها. ومعلوم أن المساجد في العالم الإسلامي تاريخياً قد تمت بفترة «تطورية» انعكست على بنيتها التكوينية فيما يتعلق بعلاقة المسجد بالساحة والفناء وشكل ومكانهما بالنسبة لجدار القبلة. فهناك النموذج الأساسي الذي مثله مشجد الرسول صلى الله عليه وسلم بالدينة وتطور بعدئذ حسب تطور الفترات التاريخية الإسلامية.

وحتى بالنسبة للشكل، يستند الأنصار المدافعون عن عملية النقل الحرفي إلى أن مفردات المسجد ذاتها قد مرت أيضاً مراحل تطورية منها مشلاً المئذنة والتي شكلت علاقة رأسية مهمة بين المسجد والسماء وكان شكلها مهماً جداً في التكوين العام للمسجد. وهذا نلاحظه متناسقا في مساجد عبد الواحد الوكيل، وليس ذلك فحسب بل في تفاوت عددها في كل مسجد وأماكنها، مثل مسجد القبلتين ومسجد الرويس<sup>7</sup> والجزيرة.

فمثلاً في مسجد القبلتين، الذي يمثل موقعه أهمية خاصة للمسلمين إذ أنه المكان الذي فيه أمر النبي محمد صلى الله عليه وسلّم بتغيير اتجاه القبلة من القدس إلى مكة، نجد أنه يحتوي على مئذتين وقبتين ويتبع تصميمه تشكيلا منتظما ومتماثلا. وفي هذا المسجد نجد أن تصميمه وتفاصيله وزخرفته تهدف إلى تعزيز الشعور بالتاريخ والحرمة لدى المصلين، إضافة إلى تهيئة جو ملائه للتأمّل لدى الحجاج الذين يزورون المسجد كل عام.

ومن حيث التكوين الفراغي للمسجد نجد أن المصمم قد استفاد من الموقع للتكوين العام الخارجي والداخلي معاًً. فالمسجد المثلت الشكل يقع إلى الغرب من المدينة المنورة على أرضية مستوية مع ميل طفيف عند زاويتها الجنوب شرقية. وقد عت الإستفادة من فرق المنسوب في الزاوية الجنوبية الشرقية من الموقع لتكوين طابق

39

منارات الخليج العرب







تسوية يحتوي على منطقة الوضوء للمصلين. وقد رفعت قاعة الصلاة طابقاً واحداً فوق مستوى الطابق الأرضي. ويمكن الدخول إليها من خلال فناء مرتفع يرتبط بالشارع الرئيس من خلال أدراج. وتحتوي قاعة الصلاة على سلسلة من الأقواس التي تدعم أقبية برميلية موازية لجدار القبلة. وتعترض هذه الأقبية قبتان كبيرتان تقع بينهما قنطرة متقاطعة صغيرة. وتكون القبتان محوراً يحدد اتجاه القبلة وتعبران عن الانتقال من قبلة إلى الأخرى. وترتفع القبة الرئيسة الجنوبية على رقبة تحوي نوافذ صغيرة تسمح للضوء بالوصول إلى منطقة المحراب.

أما مسجد الرويس، والمطل على كورنيش جدة والمبني على تلة صغيرة والأكبر من مسجدي الجزيدة والكورنيش، فيحتوي على مئذنة قصيرة وعريضة نسبياً تقع على زاوية المسجد الجنوبية الشرقية وتعلوها قبة ذات شكل مخروطي وهلال. وفي تكوينه الفراغي يحتوي المسجد على شلاث قباب مصفوفة بمحاذاة جدار القبلة: قبة مركزية كبيرة في الوسط تحدها قبة صغيرة من كل جانب. وقد شيّدت كل من القباب الثلاثة على رقبة خارجية مُدرُجة مثمّنة الشكل شبيهة بتلك المستعملة في عمارة القاهرة المملوكية. وتوفّر سلسلتان من القناطر الشبيهة بتلك المستعملة في العمارة النوبية التقليدية تهويةً طبيعيةً لقاعة الصلاة.

أما مسجد الجزيرة فيتسم تصميمه بالبساطة، إذ يتألف من قاعة صلاة مستطيلة محاطة بفناء ورواق مرتبط بالمدخل الرئيس بالإضافة إلى مئذتة ذات مقطع مربع الشكل. وتعلو قاعة الصلاة قبة ترتكز على رقبة مثمنة الشكل، ويحيط بجزء قاعة الصلاة الذي يقع تحت القبة أروقة من ثلاث جهات ويحده جدار القبلة من الجانب الرابع. وقد تم التعامل مع الواجهات الخارجية المواجهة للطريق الرئيس بحيث تحتوي على عدد محدود من الفتحات. ويفتح المسجد من الجانب الآخر على الفناء الذي يطل على البحر من خلال رواق مفتوح. وتقع مئذنة المسجد في الجزء الجنوبي من الفناء وتحوي شرفة محاطة بسياج خشبي وتعلوها قبة صغيرة.

ولذلك نجد أن عبد الواحد الوكيل في تصميمه للمساجد في المملكة السعودية قد صمم بوعي كبير أهمية ومكانة وشكل المئذنة في بعدها التطوري التاريخ، وخصوصاً بالنسبة لتاريخ بعض المساجد مثل مسجد القبلتين والمساجد الأخرى فالمئذنة لها تاريخ نشأة منذ بداية العهد الإسلمي في المدينة المنورة، إذ يلاحظ خلو المسجد النبوي، كأول مسجد، من المئذنة بشكلها المطور البرجي لاحقاً، حيث لم تكن المآذن الأولى مصممة لتكون «رموزا» للدين الجديد ولم تكن لها تلك الغاية الرمزية. وفي القدس لم تكن هناك أية مئذنة في محيط المسجد الأقصى أو الحرم الشريف، برغم قوة «رمزية» تكن ودلالاته وحضوره القوي في الحضارة الإسلامية والإرتباطات الرمزية التي يمكن أن يراد إيصالها بالفتح الجديد وغلبة وهيمنة الديانة الإسلامية على المكان. ويشار إلى أن المئذنة بدأت بالتبلور في شكلها المطور في مدينة دمشق حيث نمت المآذن من زوايا الأبراح المتوارثة عن بعض المباني التي تعود للعهد الروماني، حيث أقيم أول مسجد على موقعها.

والمآذن بشكلها البرجي، والذي تطور لاحقاً بأشكال متعددة، شكلت «المنصات» التي ينادى منها للصلاة، وبذلك فقد ارتبطت في بداية عصور نشأتها «بوظيفة»، خلافاً لبعض العناصر المعمارية التي ارتبطت «ذهنيا» بالمسجد مثل القبة على سبيل المثال حرضم أن للأخيرة، جدلاً، وظيفة إنشائية، لكنها كانت في الوقت نفسه كانت مرتبطة بكثير من المباني غير الدينية، وليسس الدينية فقط. ولهذا فقد كان على المئذنة كعنصر معاري مرتبط بالمسجد أن يحقق وظيفة النداء للصلاة في العصور الأولى بأقصى طاقة وفعالية ممكنة. وعلو المئذنة ارتبط بوظيفتها وقدرة المؤذن على إسماع الصوت والنداء للصلاة - «الأذان» - في محيط مقبول في الحي السكني الذي يقع به المسجد. ولذلك فقد كان لشكل المئذنة وارتفاعها وكمية الزخارف بها متعلقات مرتبطة رمزياً بالمؤسسة الدينية التي تعود لها تلك العمارة المسجدية والمئذنة والمتبطة بها. كما أن عمارة المئذنة وإنشاءها قد شكلت علامة فارقة بين البدايات المتواضعة لعمارة المسجد بشكل

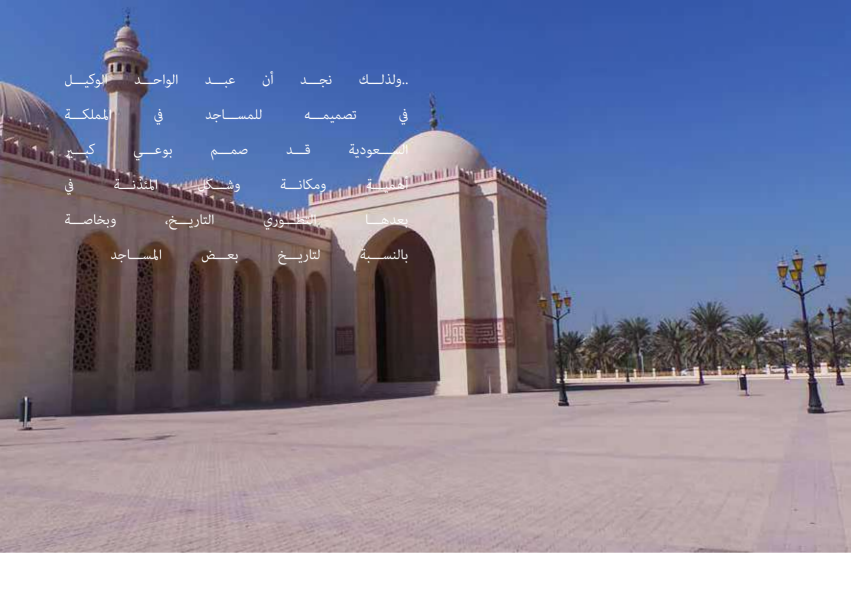
Minarets of the Arabian Gulf

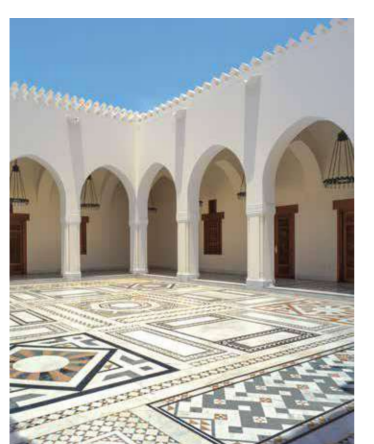
Abdullatif AlFozan Award for Mosque Architecture



40







42

عام وبين التطور الإنشائي والمعماري، بالإضافة إلى تطور في الغاية والوظيفة للمسجد من مكان اجتماع للعبادة في المجتمعاًت الإسلامية الأولى إلى تعبير ودلالة رمزية عن القوة والمنعة والتطور الحضري المعماري وأنهاطه البنائية والإنشائية. أما أشكال المآذن فقد تنوعت بين البرجي المربع وبين الدائري والمثمن والمسدس، كلها كانت حاضرة في مآذن القاهرة على مدى العصور المتلاحقة التي احتضنتها وكان سمة ودلالة للطابع والحقبة الإسلامية التي تنتمي لها، كما شكلت قراءة الشكل المعماري للمنذنة جزءا مهماً لا يتجزأ من قراءة تاريخ العمارة العربية في الحقبة الإسلامية ومضمون تلك الحقبة فعلاقة الشكل بالمضمون كانت حاضرة تهاماً وقوية في تحليل وقراءة المئذنة في العمارة العربية وحقبها الإسلامية المتنوعة، وبالتوازي نجد أن هذا الحضور كان قويا بدرجة الوعي بأهمية بعدها التطوري التاريخية وأشكالاً لذلك جاء تشكيل المئذنة العمراني في عمارة مساجد الوكيل معبراً عن هذه الأهمية التاريخية والرمزية كما في مسجد الجفالي ومسجد السلمان، بالإضافة إلى الحضور الواعي للتكويان الفراغي العام للمسجد والذي يستقي أسسه من المرجعيات التاريخية.

مسجد الجفالي، وهو أحد مساجد الأحياء الأربعة التي صممها الوكيل في مدينة جدة خلال فترة الثمانينات، بالإضافة لمسجد الحارثي ومسجد العزيزية ومسجد السليمان، يقع في حديقة تحيط ببحيرة جدة بالقرب من المدينة القديمة. وصُمم المسجد بحيث يتماشى مع العمارة التقليدية المحلية، وقد استوحي تصميمه من ثلاثة مساجد مجاورة وهي مسجد المعمار، ومسجد الشافعي ومسجد الحنفي.

ويتكون التكوين الفراغي لـ **مسجد الجفالي** من مخطط مستطيل الشكل ويحتوي على فناء محاط عصرات تغطيها قباب صغيرة. ويثبع الفناء قاعة صلاة الرجال التي يعلوها خمسة صفوف من القباب يحتوي كل صف منها على خمسة قباب. وترتكز كل من القباب على مثلثات ركنية، وتختلف فيها بينها إلى حد ما في الشكل والإرتفاع، وأعلاها القبة التي تقع فوق المحراب. ويؤدي مدخل الرجال الذي يقع في

Abdullatif AlFozan Award for Mosque Architecture

Minarets of the Arabian Gulf

ما هـو الأصل الـذي ننقل منـه؟ وهل نمجّده تمجيداً يجعلنا نقف عنـد حدوده؟ أم نسـتحضره لنتجاوزه؟ وهـل تضفي عملية النقـل هذه درجة من القداسـة عـلى الموروث؟ وما هي الرسـالة التى تبثها عمليه النسـخ والاستنسـاخ وما هـى آفاتها؟

واجهة المسـجد الجنوبيـة إلى قاعة الصلاة من خـلال الفناء. ويؤدي الفنـاء إلى قاعة الصلاة التـي تحده من الغرب من خلال سـتة أبواب مزدوجـة. ويقع المبنى عـلى منصة مرفوعة، ويمكن الوصـول إلى المداخل الرئيسـة من خـلال أدراج تمتد على طول واجهتي المسـجد، ويحتوي المسـجد عـلى مئذنة مكونة مـن ثلاثة مقاطـع عمودية تقع في الجهـة الجنوبية

الشرقية. وقد استخدم الطوب الأحمر الحامل في بناء مسجد الجفالي كما في مساجد الأحياء الثلاثة الأخرى التي صممها الوكيل في جدة.

وفي مقابل هذه «العرفية» التي تجسدها عملية الاستنساخ، تبرز إشكالية على المستوى النظري النقدي متعلقة «بالعركية» التطورية للتاريخ العمراني الطبيعي، البيئي والإقليمي والاجتماعي وخصوصية المحيط. وهذه تنبثق عنها تساؤلات نوعية وأساسية أعم وأشمل من عملية التصميم المعماري ذاتها لترتبط عفاهيم واسعة على مستوى العمارة والثقافة والعضارة. وهنا خصوصا تتحدى المصمم إشكالية «الأصل» وعلاقاته التاريخية والثقافية والعضارية - وهي إشكالية يطرحها الجانب النقدي للعملية برمتها. فما هـو الأصل الـذي ننقل منه؟ وهل نحجًده تجيداً يجعلنا نقف عند حـدوده؟ أم نستحضره لنتجاوزه؟ وهل تضفي عملية النقل هـذه درجة من القداسة على الموروث؟ وما هي الرسالة التي تبثها عمليه النسخ والاستنساخ وما هـي آفاتها؟

هذه التساؤلات تستحضر إشكالية فكرية سادت في فترة الثمانينيات، في نفس الفترة التي صمه بها عبد الواحد الوكيل المساجد في المملكة العربية السعودية. والإشكالية برزت في منهجية التعامل مع الموروث العمراني والثقافي بشكل عام. وقد سادت أطروحاًت متعددة في كيفية النظر للموروث وكيف يحكن أن نحاول إعادة تقسيره بها عرف بإشكاليات التراث والحداثة أو الأصالة والمعاصرة. والتساؤل الذي يبرز هنا هو: أين موقع منهج عبد الواحد الوكيل من الإشكاليات المنهجية الفكرية التي سادت في الثمانينيات؟ وما هي هذه الإشكاليات؟

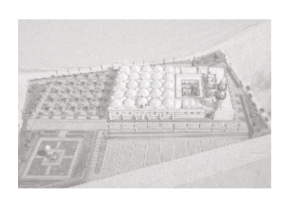
في الحقبة التي تلت مرحلة نهاية السبعينيات برزت همة عملية مراجعة نتيجة

للتداخـل الثقـافي مع الغرب، وضمـن حالة الضعف الحضـاري التي انتابـت العالم العربي. وأشـكالاً لذلك فقد أصبح ينظـر للموروث العمـراني وللعمارة «الإسـلامية» عفرداتها التي يتـم الرجـوع إليها «كناتـج» لا «كالية» عـلى أنها أضعف غـاذج العودة للـتراث وأصبح ينظر لهـا على أنها غـوذج «احتماء». كـما كانت ڠـة دلالات لهذه العودة «السـطحية» ينظر لهـا على أنها غـوذج «احتماء». كـما كانت ڠـة دلالات لهذه العودة «السـطحية» لفهم وقـراءة العمارة «الإسـلامية» تتمثل في الاسـتعارة الشـكلية لهذه المفـردات، حيث أصبح اسـتعمال «القوس» المعـماري في المباني رمزا ودلالة «سـطحية» شـائعة على غطية تسـمى «بالعمارة الإسـلامية»! بنفس الدرجة التـي أصبح فيها اسـتعمال «الفناء» الداخلي في مبـاني حديثة بتركيبات فراغيـة تجعل منه عنـصرا بصرياً لا يتم اسـتعماله ولا يخدم الا «كحيـز فراغي» منعزل داخـل المبنى - مما يتناقض مع اسـتعماله التاريخـي كحيز فراغي حيـوي يمثل رئة البيت أو المسـجد، وبخاصة مـع تناقض البيئات المناخية وتعذر اسـتعمال الفنـاء في المبـاني الحديثة اسـتعمالا وظيفيـاً مماثلاً لنظـيره التقليدي. وهذا الإسـتعمال الحديث «الشـكلي» لإلصاق غطية «الإسـلامية» على العـمارة المعاًصرة، أفرز إشـكالية في العـودة لاسـتعمال مفردات من الـتراث العمـراني بهذه الطريقـة وقاد لمراجعـة أعم في التوريد العمران والاسـتعارات التاريخية برمتها. وهـذا النقل الحرفي لبعـض أجزاء المباني التراثيـة، اصبح يعنـي لنقاد العمارة التقوقع ضمـن التراث، أو القراءة «السـطحية» للتراث.

43

مثارات الخليج العربي

وـــائزة عبداللطيف الفوزان لعمــارة المســاجد | الدورة الثانيــة









الثقـــافي نتيجــة للتداخــل وضمــن حالــة الضعــف الحضــاري التــي انتابِـت العــالم العــربي.

الصادر عام 1994 يشر كل منهما للعمارة الإسلامية بطريقة تعكس فهما مختلفا وذلك حسب تصنيف كل منهما لمحتويات الكتاب رغم تشابه العنوان الظاهري المستخدم واستخدام كلمة «العمارة الإسلامية». فبينما يستخدم الأول تصنيفات تتبع «الجغرافيا» وتقسم العمارة الإسلامية بناء على الأقاليم، يعمد الثاني لتصنيفها في محتويات كتابه بناء على «أنماط المباني في الأقاليم». وعلى النقيض من الإثنين، نجد Cresswell قد سبقهما في كتابــه The Muslim Architecture of Egypt<sup>13</sup> الصــادر عام 1959 حيث يســتخدم في دراســته المؤلفة من مجلديــن تصنيفا يعتمد على الســلالات الحاكمة في الحقب الإســلامية (الأيوبيين، الفاطمين، المماليك البرجية والمماليك البحرية، وهكذا). ونلاحظ أن Cresswell لا يستخدم كلمة العمارة «الإسلامية» بل «عمارة المسلمين». ومن هنا نجد مثلاً Ernst Grube في مقاله What is Islamic Architecture أي مقاله 407 يتساءل عما يعنيه مصطلح «العمارة الإســـلامية» فيكتب:«هل نعني بالعمارة الإســـلامية تلك العمارة التـــي كانت إفرازاً للمسلمين وبواسطة المسلمين لخدمة الإسلام كدين، بما يرمز، بالضرورة، لتلك العمارة التي خدمت فقط غايات دينية - مثل المسجد والضريح والمدرسة؟ أم هل نعني «جميع» العمارة التي أنتجت في «بلاد» المسلمين؟ وإن كان ذلك كذلك - أي عمارة «بلاد المسلمين» - ماذا تعنى «الإسلامية» بهذا المضمون؟ فإذا لم تكن كلمة «الإسلامية» هي «صفة» تصف موصوف للدلالة على قيمة دينية، فهل يجب علينا أن نفهمها «كمجرد كلمة» تـدل على «عمارة ذات صفة خاصـة» لها ارتباطات حضارية تعكـس، أو تتحدد، من

وغيرها من الباحثين الغربيين تدل على أهمية تناول المصطلح بربطه ربطا حضاريا شــاملا للإســلام، وهي تســاؤلات مشروعة لمحاولة تحدي<mark>د المص</mark>طلح لما لذلــك من أهمية في تناول وإدراك الموضوع.

وقد نتج من ذلك منذ الثمانينيات فهم خاص إصطلاحي شرقأوسطي لمصطلح العــمارة الإســلامية بحيث أصبح لهـا دلالات «شرعية» أكـــثر منهـا دلالات «حضارية» أعم

موقع المشروع

linge 3 2013 Elglid Slabe @ 2003 Georgie

21°24'55.08" N 39°13'36.82" E elev 40 ft eye alt 2347 ft

Google earth

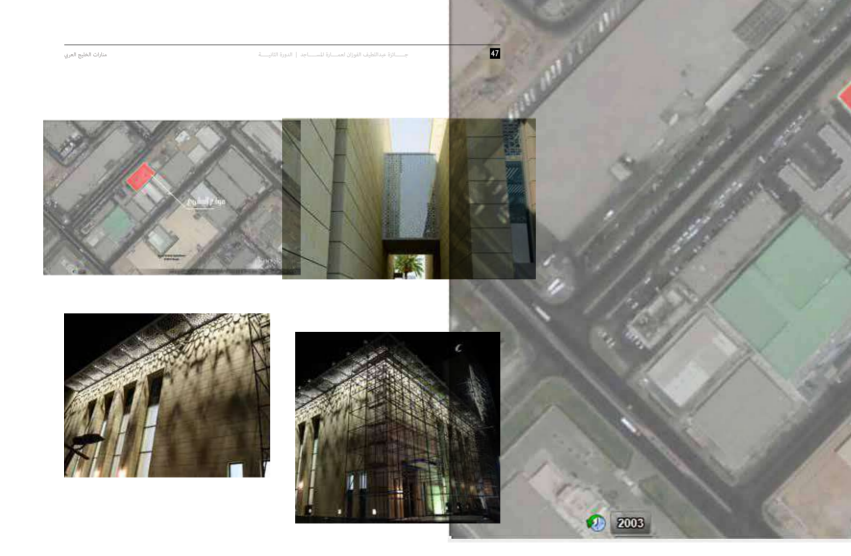
Imagery Date: 7/10/2015

وأشمل. وبكلمات أخرى، أصبح مفهوم «العمارة الإسلامية» وبحسب ما يستدل من أغلب القراءة في الدراسات التي سادت مفهوما مرتبطا بالإسلام كعقيدة دينية وأيديولوجية فكريـة أكثر من دلالاتـه العامة الواسـعة كمنتج ثقـافي وحضاري ضمن ظاهـرة تاريخية انتشرت منــذ القرن الســابع الميلادي وبما تشــمله من حضــارة بالمفهوم الواســع للكلمة. واللافت هنا أن هناك فرقا بين مفهومين أحدهما يشير للديانة والآخر للحضارة، فهناك هُة مصطلح سياسي وإعلامي وأكاديمي بات يستخدم لتوصيف مجموعة من الأفكار والأهداف السياسية النابعة من «الشريعة الإسلامية»، وهي أفكار تلتصق على الأغلب مجموعة مـن «الأصوليين المسلمين» وهـذا المصطلح هو «الإسلاموية» وتعنى الإسلام السياسي إصطلاحا أو (Islamism). وبالمقابل نجد مصطلحا متوازنا غلب استخدامه قبلا وهـو مصطلـح (Islamic)، برده إلى الإسـلام دينا وحضارة وظاهرة تاريخية نشـاًت منذ القرن السابع الميلادي وحتى يومنا الحاضر وشملت رقعة جغرافية وأمكنة ممتدة من الصين شرقا حتى الأندلس غربا. فبعض الباحثين يفرقون بين مصطلحي «إسلاموية» وبين «إسلامية» على اعتبار أن الأخير يدل على «الديانة والحضارة التي نشأت منذ ارتبط\_ت بأحـداث حصلت في القـرن العشرين». وبالرغـم من اعتراض بعـض المحللين، في الأوساط الأكاديمية والسياسية، لإستخدام المصطلح الجديد «الإسلموية»، حيث يعتقد هؤلاء بعدم وجود فرق بين الإسلام والإسلام السياسي الذي يعتمد الشريعة، إذ لا يمكن الفصل بينهما - فالإسلام هو نظرة شاملة للحياة تشمل جميع مرافق الحياة الدينية والدنيوية - بالرغيم من هذا الإعتراض إلا أن ظهور مصطلح «الإسلاموية» بات شائعا أكاديها أكثر فأكثر لتوصيف الحركات والدول التي تلتزم بخط يعتمد الشريعة الإسلامية مرتكزا أساسيا لها في تفسير مختلف مناحي الحياة.16

ومقابـل كل هذا السـجال الفكـري المحتدم في تلك الفترة فقـد كان الطرح الذي قدّمـه عبد الواحد الوكيل ببسـاطة متجـاوزا لكل هـذه الطروحات الفكريـة، وكان يمثل

الحل الذي قدّمه الإسكندر ليحل عقدة الحبل. حل «عقدة الإسكندر» الذي قدّمه الوكيال من خالل مجموعة مساجده، جاء في فورة مساجلات فكرية قوامها إعادة التفكير في المــوروث العمراني وفي مسـألة الأصالة والمعــأصرة، التي تبناهــا معماريون رواد في تلك الحقبة كل بحسب اجتهاده. فمنهم من رأى في العمارة البيئية حاد، ومن رأى في منهجية قوامها التوفيق بين التراث وبين متطلبات المعاً صرة حلا آخر، ومنهم من وجد ضالتـه في التراث كحـل مرجعي، لكن الحل البسـيط في تقديم التراث كما هو شـكلاً ولكن بالتوفيق بين الأبداع في النسب والتناسب التي كانت نتاج تراكمات تاريخية وبين آليات البناء لم يطرقه أحد قبل عبد الواحد الوكيل. عبد الواحد الوكيل عِثل منهجه ببساطة أنه منهج توفيقي بين استخدام منتج تراثي على مستوى التكوينات المعمارية والمفردات ذاتها بالكيفية الشكلية التي وصلت ذروتها من الأبداع في العمارة المملوكية بالقاهرة وتقديمها من خلال مواد بنائية تحترم النسب والمقياس المنضبط التي بنيت بها العمارة التاريخية في القاهرة وبين آلية بناء، مع لمسة تجديدية في صوغ الفراغات المعمارية لكل مسـجد اعتـماداً على وحدات بنيويـة فراغية تقليدية على مسـتوى الصحن والفناء والإيوان والفراغ الرئيس لقاعة الصلاة المربع الذي تتربع عليه القبة وتحيطه الأيوانات. ولذلك جاءت الحلول متميزة لتعيد للذاكرة الألق والروعة للفراغات الداخلية لمساجد القاهرة التقليدية التاريخية وروعة التفاعل بين الداخل والخارج وبين الظل وبين النــور المنبعث من القبــة ونوافذها الضيقــة. وبالإضافة لهذا الفهــم والإدراك لطبيعة التكوينات الفراغية على مستوى المبنى التاريخي المرجعي الواحد، كان هناك فهم مواز لطبيعة عمل مجموعات المباني والتكوينات الفراغية الناتجة عنها، كـ مجموعة السلطان قلاوون بالقاهرة والتخطيط الأفقى لها، مع إدراك مصاحب لإشتقاقات «الإيوان» «والفناء» في المسجد وعلاقته **«بالقاعة»** في منازل القاهرة مثل منزل **السـحمي والذهبي وقاعـة الدردير.** 

فمساجد الوكيل كانت ببساطة حلا مباشراً في التعامل مع التراث: تمجيده بشكل



هـل نعني بالعـمارة الإسـلامية تلـك العـمارة التـي كانـت إفـرازاً للمسـلمين وبواسـطة المسـلمين لخدمـة الإسـلام كديـن، بمـا يرمـز.. لتلـك العـمارة التـي خدمـت فقـط غايـات دينيـة – مثـل المسـجد والضريـح والمدرسـة؟ أم هـل نعنـي «جميـع» العـمارة التـي أنتجـت في «بـلاد» المسـلمين؟

جريء وإعادة تقديمه. لكن إعادة التقديم هذه لم تخل من عبقرية في الطرح وابتكارا في الأداء. فلم يقدمها كناتج فقط بل كشف بحذاقة عن «آلية» الإنتاج. ولذلك فعبد الواحد الوكيل قدّم الناتج والآلية معاً في مجموعة مساجده. فكان طرحه ثوريا في التعامل مع الأشكال البنائية والمفردات المعمارية. كانت الحلول بسيطة ومبهرة، قدّم مواد البناء وأظهر قدراًتها في تشكيل الفراغات المعمارية من الداخل ومن الخارج معاً. وقدم من خلال المساجد الكيفية التي يمكن بها تقديم قراءة «حديثة» لمفردات التصقت بالمسجد تاريخياً باستعمال مفردات وعناصر «تقليدية» اختصت بها عمارة المساجد، وبخاصة في الفترات الإسلمية المتأخرة، كالقبة والقبوة والأشكال المتطورة لعمارة الماآذن، وبهذا المنظور يمكن تبين الجانب الإبداعي في عملية النقل والإستحضار التاريخي، وليست الاستعارة المساجد يبدو أقرب لعملية «الإستجلاب» أو «الإستحضار» التاريخي وليس الاستعارة، أو «النقل الحرفي» اللواتي تبسطان وتسطحا العملية التي قام بها الوكيل بما يحصرها في الشكل فقط. مساحد عدد الواحد الوكيل بهند الهاحد تقديم تحديد قواغة

مساجد عبد الواحد الوكيل بهذا المنظور تعيد تقديم تجربة فراغية ومعمارية على مستوى تسلسل الفراغات الداخلية من الباب وحتى محراب المسجد الداخلي كما تجسدها تجربة الدخول في مسجد ومدرسة السلطان حسن بالقاهرة الفاطمية، بالإضافة لفهمه لطبيعة العلاقات الفراغية بين أغاط المساجد المختلفة. ولذلك ففي تقديمه لمجموعة المساجد يشير عبد الواحد الوكيل لمسجدين تاريخين مهمين هما مسجد أبن طولون بالقاهرة الفاطمية ومسجد السلطان حسن.

ما يميز أداء عبد الواحد الوكيل في مجموعة المساجد التي قدمها هو أنه جمع بين قدراءة تاريخية مهمة للتاريخ المعماري الإسلامي في القاهرة تحديداً، وبين خبرة حسن فتحي المتراكمة الطويلة في غط البناء البيئي والذي طور من خلاله مجموعة مهمة من المفردات المعمارية التي انبثقت من آليات بناء وخبرات مهنية طويلة توارثها

Abdullatif AlFozan Award for Mosque Architecture Minarets of the Arabian Gulf







أجيال في ريف مصر وجنوبها. فخبرة حسن فتحيى الطويلة التقطها الوكيل من معاِّصرة ومعاًينة وتجربة في بعض المشاريع التي سبقت مجموعة المساجد، ومنها مثلاً منزل العجمي الذي حاز على جائزة الآغاخان للعمارة في مطلع الثمانينيات، بالإضافة إلى بيت السليمان في جدة والذي صممه بأسلوب استخدم فيه نظم الإنشاء التقليدية باستعمال القباب والقبوات والحوائط الحاملة المبنية بالطوب. ١٧ كل هذه المشاريع كانت مقدمـة لبناء مجموعة المسـاجد التـى أظهرت تفوقا واضحـا وقدرة عـلى التعامل ودمج ملامــح ومفردات من عــمارة القاهــرة المملوكية وطرز البنــاء التقليدية مفــردات وملامح عمارة «حسـن فتحى».

تقليدية مستوحاة من التراث المعماري الإسلامي أعيد تفسيرها في إطار معاً صر، ويظهر المسجد تأثراً بالعهارة المملوكية وأيضاً بالعهارة المصرية التقليدية المستوحاة من عمارة الريف المصري. والمسجد الذي لا تتجاوز مساحته أكثر من ١٤٠م٢، يبرز المحراب من حائط القبلة الشرقي فيــه. ويغطى قبو ٌ كبير شرفة مدخل المســجد التي تؤدي إلى فســحة صغيرة تفصل قاعة الصلة عن رواق يتكوّن من قبّتين ويطل على البحر. أما **مئذنة** المسجد، فهي ذات مقطع مثمن الشكل وترتكزعلي قاعدة مربعة. ١٨

لكن حدود الإقتباس كانت أحياناً جرئية جداً بدرجة تصل إلى حد الثقة الزائدة، ورها تشي بشيء من التحدي بين عبد الواحد الوكيل وبين ما قدمه عباقرة العمارة الإسلامية، ومعظم معماريي الفترة الإسلامية في العصور المملوكية مثلاً مجهولون، وكأن الوكيل يريد إعادة طبع بعض المآثر العمرانية الإسلامية بصبغة معماري من القرن العشرين. ومثال ذلك ما نرى في **مسجد اللك سعود ١**٩ حيث استعار عبد الواحد الوكيل وبجرأة نادرة مدخل ومئذنة مسجد السلطان حسن بالقاهرة بشكل حرفي تماماً وكأنه اقتطع قطعة من التاريخ وأعاد لصقها ثم دمجها مع التصميم الحديث للمسجد. لكن روعة الأداء في هذا المسجد تحديداً تكشف عن تمكن المصمم

فمثــلاً مسـجد الكورنيـش الذي بنــي محــاذاة كورنيش جدة يضم أشــكالاً



في هذه الحالــة من دمج «القطعة المســتعارة بحذافيها مع التشــكيل الفراغي للمســجد وعلى مســتوى تركيبته البنيوية مع التشــكل الرأسي أيضاً على مســتوى النســب والتناسب الرائـع بين المئذنــة وبين القباب وبخاصة القبة الرئيســة للمســجد.

فمسجد اللك سعود أوهو الأكبر في مدينة جدة، يتميز بمخطط ذي تشكيل معقد يتماشى مع الشوارع المحيطة به من ثلاث جهات ومع اتجاه القبلة من الجانب الرابع الغربي، وبالنسبة للتكوين الفراغي للمسجد نجد الفناء يتوسطه ويحيط به أربعة أيوانات، ويكون الفناء مع قاعات الصلاة مخططاً متماثلاً يحدد تخطيطه محور شرقي أيوانات، ويكون الفناء مع قاعات الصلاة مخططاً متماثلاً يحدد تخطيطه محور شرقي القبلة من خلال إضافات ذات مقاطع مثلثة تحتوي على مرافق الوضوء وقاعات دراسة وغرف تخزين ومكاتب ووحدات سكنية. وعر الداخل للمسجد من بوابته الرئيسة خلال غرف وقاعات ودهاليز متعددة الاتجاهات قبل الوصول إلى فناء المسجد الذي تعيطه قاعات الصلاة. وتهدف هذه التغييرات في الاتجاهات إلى التوفيق بين الاتجاهات المختلفة للمدخل والفناء. وتكون الإيوانات الأربعة المغطأة بعقود برميلية والمحيطة بفناء المسجد عناصر معمارية مميزة في منطقة الصلاة. وتبيّن قباب المسجد تأثر بقباب مسجد إصفهان الكبير الذي بني على عدة مراحل بين القرين الأول والعاشر الهجري. ويلاحظ أن المئذنة ترتكز على مقرنص، بينها يلاحظ تأثر تصميم الأبواب بهدرسة ومسجد السلطان حسن في القاهرة الذي بني في القرن الثامن الهجري.

مجموعة مساجد عبد الواحد الوكيل قدمت نموذجاً في التعامل مع الماضي والموروث العمراني، هذا النموذج امتاز بالبساطة والمباشرة في النقل دون مقدماً ت أو ضوابط، لكنه في ذات الوقت فتح الباب على مصراعيه أمام ما يمكن للمصمم المتمكن من عمله وتبرير الأفكار التصميمية والمرجعية التاريخية. لكن الإشكالية تظل أن هذا يفتح معضلة النقل عن الموروث في حالات أخرى قد يكون فهم مصممين معاصرين معاصرين مربكاً أو أقال إدراكاً لعملية النقال برمتها أو بقدرات إبداعية أقل، والناتج قد يعني

فمساجد الوكيل كانت ببساطة حلا مباشراً في التعامل مع السراث: تجيده بشكل جرىء وإعادة تقديمه.

Abdullatif AlFozan Award for Mosque Architecture









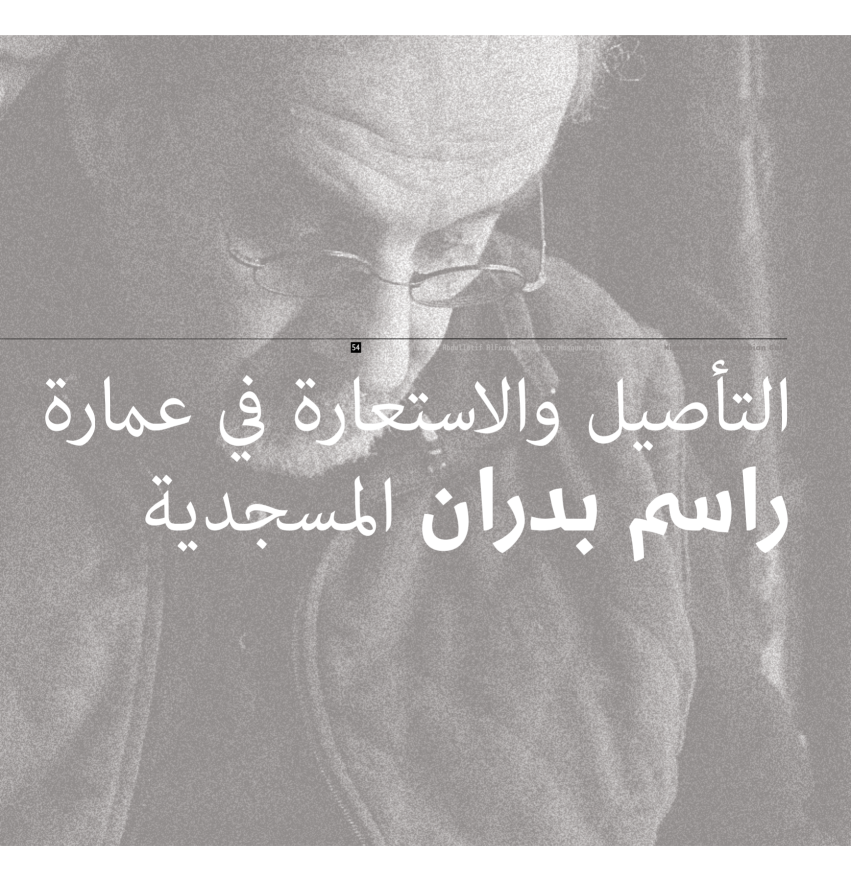


## اللاحظات والراجع

- مجلة البناء، العدد 34، السنة السادسة، إبريل 1987.
- Holod, Renata, and Khan ,Hasan-Uddin. The 2 Contemprary Mosque: Architects, Clients, and Designs since the 1950s. London: Thames and 40-Hudson, 1997. 39
- Papadake s, A., and Harriet Wisson. NeW 3 Classicism: Omnibusolume. NeW York: Rizzoli, 1990
- Serageldin, IsMail, and almes Steele. Architecture 4 of the Contemporary MosQue. London: Addemy ... Editions. 1996
- 5 أنظر كتاب محمد عابدالجابري," إشكاليات الفكرالعربي للعاصر", الطبعة الثانية مركز براسات الوحدة العربية بيروت لبنان 1990 صفحة 22 - 23.
  - ) أنظر كتاب محمد عابد الجابري، "التراث والحداثة". الطبعة الأول، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت، لبنان، 1991. انظر الفصل الثالث صفحة 45 – 61 في مناقشته لأنواع العودة للتراث.

- Serageldin, IsMail, and almes Steele. Architecture 7 of the Contemporary MosQue. London: Addemy .Editions, 1996
- Abel, Chris. Work of El Wikil. Architectural ReView 8 (1986): 55
  - 9 مجلة البناء، العدد 34، السنة السادسة، إبريل 1987.
- Abu Saif D., (2011), Minarets of Cairo. I.B.Tauris, 10
- Hoag, J (1975), Islamic Architecture, 1st ed., Harly 11 N. Abrams, New York
- Hillenbrand, R., (1994) 'IslaMic Architecture: &M, 12 Function, and Meaning', Edinburgh Univisity Press
- GesWell, K.AC, (1959), 'The Muslim Architecture 13 of Egypt' Mumes I &II, Oxford UniWrsity Press
- Grub, Ernst, J (1978), 'What is Islamic 14 Architecture?' in 'Architecture of the Islamic Wid: Its history and Social Meaning', edited byGeorge Michell, Thames and Hudson, London

- Gruße, Ernst, J (1978), 'What is IslaMic 15 Architecture'' in 'Architecture of the IslaMic Wid: Its history and Social Meaning', edited byGeorge Michell, ThaMes and Hudson, London P10
- و تشريلصادرالكاديهة أن استخدام مصطلح "الإسلاموية" بشكله البنجلية البنجلية البنجلية البنجلية البنجلية البنجلية البناء من المناه المناه المناه أن البنجلة على الإسلام في البنيات "فولتيز (او inia)" واستخدامه أينيات "فولتيز (او inia)" واستخدامه أن المناهم مصطلح (المناهجة من المناهجة مصطلح المناهجة المنا
- بينالأوساطالأكادييةللدلالةعلى"الأصوليةالإسلامية"|وβηποι Fundamentalism)،منقول عن مصادربالإنترنت بتصرف. تُنتزيارة اللواقع في 15 أغسطس 2016.
- Al-Wakil, A., 'Al-Suleiman Prace, Jeddah', Mimar, 17  $$50\mbox{-}{\rm no}$  1, PP 48
- Serageldin, IsMail, and almes Steele. Architecture 18 of the Contemporary Mosque. London: Addemy Editions, 1996
- Wicock, Richard. "A Bridge BetWen TW Cultures." 19 Royal Institute of Royal Architects Journal 97.10 (October 1990
- Carolin, Peter. "Sacred Geomety." The Architects 20 Journal 188.42 (19 October 1988



راوح الخطاب العماري، والمارسة العمارية بالنتيجة، منذ عدة عقود، بين طروحاًت «نهضوية» في التجديد والتأصيل استلهمت جوهر فكرها من فلسفة نظرية أسس لها مجموعة من الجددين في الفلسفة والنظرية وعلوم الاجتماع والعمران، زخرت بهم ساحة الفكر النهضوي العربي المعاصر، وخلافاً لما ساد في تلك الفترة، اجتهد الفكر النهضوي منذ سبعينيات القرن الماضي، وتبلور، لاحقاً في الثمانينيات على شكل موجات فكرية ارتدادية تفاعلت، محلياً، في الثمانينيات على شكل موجات فكرية ارتدادية تفاعلت، محلياً، وعالمياً، لتؤسس لرافعة من الفكر الذي كان يغذيه تياران أتنان أحدهما عرّف «بالتجديد من الداخل»، الذي أسس له مجموعة من الحرواد المحليين، والآخر الذي انتسب له رواد عادوا للوطن العربي من الحراد المحلي ما العرفة العالمة العالمة عرب بنظريات العمارة العالمية لكنهم صهروا المعرفة العالمة بإطار محلي ضمن رؤية ووعي وطني عروبي وجا أطلق عليه لاحقاً «التجديد من الخارج».

وفي الوقــت الذي كانت فيه ملامح الخطـاب، والعمارة العربيــة المحلية والإقليمية، 
تتبلــور في الــشرق الأوســط وتتفاعل شــداً وجذبــاً مع «ثوابــت» التراث والمــوروث من 
الســلوكيات الإجتماعية والبيئــات الظاهرة وتلك التــي تزوغ عن الإدراك الســطحي، كانت 
شــة دراما عالميــة تدور رحاها في محــاولات جاهدة ومســتمرة، في معاهد العلــم العالمية، 
ومــن قبــل رواد الفكر المعــماري العالمي «الإســتشراقي» لمحاولة تفســير وإعادة تفســير 
التاريــخ المعماري العربي، والفن «الإســلامي» أيضا، مع «التأســيس» لمفاصــل مهمة في وعي 
وإدراك العمارة العربية، و»الإســلامية». وبــين هذين القطبين، الحركــة التجديدية في الشرق 
الأوســط وحركة «الإســتشراق المعماري» في معاهــد الغرب، كانت ثمة «حــراكات» موضعية 
تســتلهم قواها من شــظايا الإســتعمار وأطلال العمارة العالمية الســتينية وما بعد الحداثة، 
لكنها ليســت موضع طرحنــا فتأثيرها تبين لاحقاً بعــد مطلع الألفية في مــد العمارة والفكر 
الحداثــوي، من أفكار العــمارة التفكيكية، والــذي هيمن لاحقاً.

اللافت لانتباه المتأمل لقطبي الفكر «الثهانيني» والتسعيني أمران اثنان: الأول أنهما كانا يعملان كل بمعزل عن الآخر. والثاني أن القطب الشرقأوسطي تأثر بدرجة ما بالقطب الإستشراقي الذي هيمن على «تفسير» وتعريف العمارة العربية «الإسلامية» وتقديمها من خلال الفكر الإستشراقي «من خارج إحداثيات الثقافة والإبستميولوجيا المعرفية العربية الإسلامية». كان ذلك كذلك إلى أن برز في ملامح الفكر العربي في الربع الأخير من القرن الماضي علامتان مفصليتان قادتنا لمراجعة الموروث الفكري العربي والإسلامي، والخطاب المعماري التجديدي النذي ارتبط بمسألة الأصالة والمعاصرة. أما العلامة الأولى فقد قدمها مفكرون من المغرب العربي أمثال عبد الله العروي ومحمد عابد الجابري ومحمد أركون أدت إلى ثورة في منهجية النقد والتفكير وقدمت أطروحاًت إشكالية نقدية غير مسبوقة تدور في فلك «العقل العربي» و»الفكر العربي» والمثقف العربي»، و وتبلورت لاحقاً في أطروحة الجابري في سلسلة قراءاته للتاريخ العربي ضمن ما عرف «باستقالة لعقل العربي» في مراجعة شاملة للثقافة العربية والعقل العربي الذي

55

تم تقسيمه إلى ثلاثية (العقل: البياني «النقلي»، والبرهاني «العقابي»، والغنوصي «الهرمسي» التصوفي). \* هذا المسروع الثقافي الفكري المهم انعكسات اصداؤه على الخطاب والفكر المعماري وأدت أسسه النقدية لمراجعة في أبجديات النقل الفكري عن الغرب، وما قدمه للمسرق من تعريفات وأطروحاًت كانست تعد من المسلمات، ومنها مشلاً: أطروحاًت في مفاهيم العمارة «الإسلامية» وغاذج غطية «صرحية» قدمتها أقلام المستشرقين كأيقونات تعبر عن هذه العامرة. وبعيداً عن الجدل الذي دار بين المشرق العربي ورواد المغرب العربي، صدر عن مفكر عميق ورصين كتاب في مطلع التسعينيات أحدث دوياً هائلاً في منتديات الفكر العالمي، هو ادوارد سعيد وكتابه «الإستشراق» ألذي أعاد ترسيم العلاقة الجدلية بين المسترق (على الرغم من أن إدوارد سعيد لم ينته إلى تعريف المشرق بشكل محدد في نهاية كتابه) وبين الغرب ودوافع الحملات الإستشراقية للمشرق العربي، بالتوازي مع نظريات ميشيل فوكو في السيطرة والقوة، التي قدمها في كتابه كطلائع الحملات الإستعمارية لاحقاً التي كان هدفها دراسة المشرق، لا دراسة علمية محضة، بريئة، بالضرورة.

أهمية هذا الحراك الثقافي غير المسبوق في مراجعة ونقد وتحليل الموروث التاريخي كانت كبيرة جداً ولها انعكاسات مهمة على الفكر المعماري لاحقاً منذ التسعينيات. فقد أدى هذا الحراك الفكري إلى سبجال مماثل داخل أروقة الفكر المعماري، وبخاصة مراجعة ذاتية نقدية داخل أوساط الفكر المنتمي للعمارة والخطاب المعصماري التقليدي المتعاطف مع المحلية والمناخية. فمن ناحية كانت هناك نظرة مراجعة نقدية لمفرزات الإستشراق المعماري عطفاً على المداخلات المهمة التي قدمها إدوار سعيد في كتابه «الإستشراق» والتي تكاملت مع نظرة معماريين ومخططين أمثال دوجان كوبان الذي نقض في أطروحته الشهيرة في مؤةر بجامعة الدمام في الثمانينيات مفهر «العمارة الإسلامية» ومن ناحية ثانية ثانية كان هناك حراك تقدمي سعياً نحو إعادة ترسيم البوصلة الثقافية و «تنقية» الخطاب والفكر المعماري من شوائب «التبعية»

الثقافية والفكرية. ومن الجدير ذكره أنه مع مطلع السبعينيات تنامت ظاهرة تكاد تكور إقليمية، بالتوازي مع عودة عالمية نحو «الحفاظ التراقي». هذان الحراكان معاً أديا في العقدين اللاحقين منذ التسعينيات إلى عودة «واعية» لمفاهيم المحلية والمناخية والموروث في البيئة العمرانية، تميزت بأنها خرجت من شرنقة التقوقع «البياني» النقلي عند حدود ما قدمه المستشرق، لتتجاوزه في أطروحاًت نقدية تحليلية واعية.

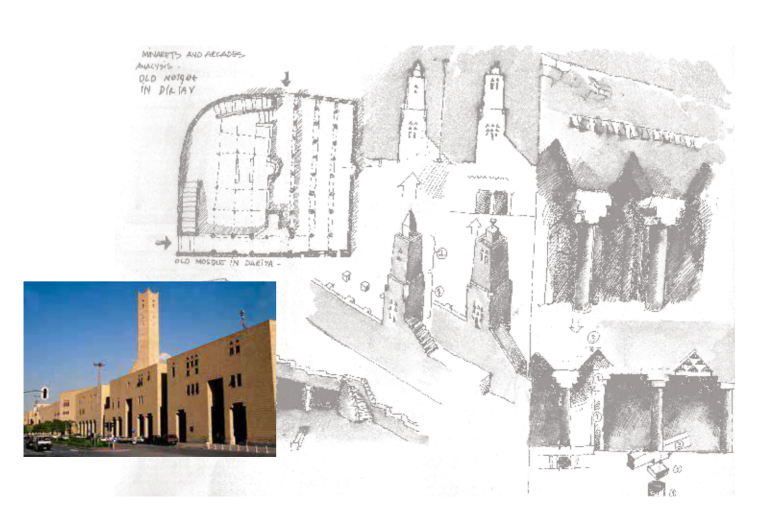
ما يعنينا هنا تحديداً المفاهيم التي طرحها دوجان كوبان في مداخلته الشهيرة حين نقد، ونقض، المفهوم الأساس العام والشائع للعمارة «الإسلامية» حيث طرح أن هذا المفهوم خاطئ ويجب أن ينظر له بكثير من التشكيك والتشكك. فيعتقد كوبان بضرورة نسبة العمارة بدلاًلة الزمان والمكان، بأن نقول: «العمارة في الحقبة المملوكية او العثمانية في القاهرة»، أو «العمارة في الحقبة الأموية في دمشق». وهذه العبارات الطويلة هي السبب الرئيس الذي حدا بالرحالة والمستشرقين ألى التعميم وإطلاق المصطلحات الواسعة الفضفاضة مثل «العمارة الإسلامية» أو «العمارة المحمدية» وبالتالي أدى ذلك إلى تعريف وتقديم العمارة العربية بمنظور استشراقي.

المداخلة الثانية، تكاملت مع أطروحة لمفكر وفيلسوف هو محمد عابد الجابري، فقد أثار كوبان جدلية الأخذ من مؤلفات المستشرقين، وهو ما قدمه الجابري في أطروحته ونظريته الشهيرة بأنه لا يمكن الأخذ ممن يكتب من خارج الثقافة، فلكي يكون المفكر مفكراً في ثقافة ما لا بد أن تتشكل إحداثيات فكره من داخل الثقافة ذاتها. \* كل هذه الأطروحاًت أعادت ترسيم حدود العلاقة بين الشكل وبين الوظيفة والمحتوى عميق في الخطاب المعماري، وبين اللفظ والمسمى كمستوى أولي.

على المستوى الفكري المعماري عاد للسطح مراجعات نقدية للعمارة «الأسلامية» كعامارة يغلب على أبرز ملامحها ومآثرها التي قدمتها لنا كتب المستشرقين أنها عمارة «صرحية» صنمية، أقل ما يقال فيها أنها تتحدى المقياس الإنساني، وتحاكي في شكلها المعابد المصرية القديمة، وإن خالفتها، سواء قصدا أم عرضا، في مضمونها الذي أريد منه

Minarets of the Arabian Gulf

Abdullatif AlFozan Award for Mosque Architecture



في حال المعابد التأثير والهيمنة النفسية والفعلية على الرائي والزائر. ومن هنا نرى أن أحد أبرز الأمثلة في العمارة المسجدية في مطلع الثمانينيات لراسم بدران كان جامع الدولة في بغداد حيث استخدم مكعبات هائلة المقياس وتعرض هذا المشروع لنقد في أطروحة قدمها ياسر صقر في جامعة ام أي تي - وهو مشروع سنعرج من خلاله لدراسة حدود العلاقة بين الشكل والوظيفة والمحتوى.

وأشكالاً لما سبق، انكفأ الخطاب المعهاري على ذاته وباتت هناك مراجعة ذاتية ضمـن نطاق الممارسـات التي مجّـدت المحلية والــتراث والتقليدية. فمــن اللافت أن فترة الثمانينيات التى برزت فيها نخبة من المعمارين الذين قادوا العمارة العربية من فترة ما بعد الإستقلال والستينيات والسبعينيات، كان لهؤلاء السبق المعماري فيما قدموه من طرح وكاجتهاد غير مسبوق. لكن طروحاًتهم التي اغرقت وأفرطت وتوقفت عند حدود منصة المراجعـة النقدية، وجاءت اجتهـادات عبد الواحد الوكيل في النقل الحرفي للمســاجد التى صممها بالمملكة العربية السعودية تحت المجهر النقدي، وتعرض حسن فتحى لمراجعة نقدية اشــد من قبل نقـاد العمارة في فترة مــا بعد الألفية، وبعــد أن تحولت آلية الحفاظ التراثي إلى عملية مؤسساتية ترعاها الدولة كها في المملكة العربية السعودية بقيادة هيئـة تطوير الــتراث العمــراني وبرعاية من صانــع القرار، وكما في ســلطنة عمان أيضاً وفي الأمارات وقطر. أما في حالة راسم بدران فكان الحال مختلف بعض الشيء عـن نظيريه بسـبب أن خبرتـه العملية مـرت، وما تـزال، عمراحل فيها نقـلات من حداثة العــمارة في ألمانيا، مــرورا بعودته للتراث في عــمان والقدس في الســبعينيات، واجتهاداته في الثمانينيات من خلال مجموعة من المسابقات منها مسجد الدولة في بغداد وجامع قصر الحكم بالرياض، (صور للمشاريع) ثم كانت النقلة الفكرية المهمة في التسعينيات في علاقــة فكرية حوارية من خلال مشروعات مشــتركة مــع الدكتور عبــد الحليم إبراهيم في القاهـرة والريـاض وعمّان، (مِكـن ادراج بعض صور المسـابقات التي تآلـف بها بدران

مـع عبد الحليــم إبراهيم مثل اضرحة الصحابــة بالأردن او واحة العلــوم والفضاء او مجمع أســواق العمرانيــة بالريــاض) وانتهاء بحــوار ممزوج بالتأثــر بعمارة الحداثــة منذ مطلع الألفيــة الجديدة، تغلب فيــه النزعة للتشــكيل ســعياً وراء التجديد والخــروج من تكرار الأشــكال التــي قدمها عبر ثلاثين ســنة مضت مــن التعامــل الصارم مع محــددات التراث العماني.

عمارة راسم بدران، وبخاصة تلك التي صعد فيها نجمه مع مطلع الثمانينيات، في أطروحاًته التي قدمها في المسابقات المعمارية يمكن وصفها بأنها كانت انعكاسا لمفهوم نمطي مسبق في التعامل مع مفهوم العمارة «الإسلامية» بنسختها الإستشراقية «المحلية» في بعض الأحيان.

الصورة النمطية التي قدمها راسم بدران من خلال بعض مشروعاته كانت ملتصقة بشكل كبير بمفهوم «المدينة الإسلامية»، وأحياناً بحَرفية «مفرطة». وغلب في دراسات ما قبل التصميم التي قدمها بدران في مشروعاته تحليلاًت مشتقة من النموذج النمطي التكويني للمدينة العربية بشوارعها الضيقة وتفرعاتها الفراغية.

وعــلى الرغم مــن قدرة بــدران، وريادتــه وســبقه في تقريم الفجــوة بين الماضي والحــاضر فيما قدمته مدرســته الفكرية من طروحــاًت الأصالة والمعــاًصرة، كاتجاه توفيقي عرّفــه خالد عصفــور في مقالــه المنهائي إلا أن بدران قد «أعــلى» بشيء من الإفــراط من مفهوم العمارة الإســـلامية بالطرح الذي قــدم له المســتشرقون. بالرغم من أن أوليج غرابار نفســـه كباحــث وأكاديهي، وأيضــاً كمســتشرق، من زاوية نظــر الثقافــة العربيــة، والذي طرح المفهــوم الإشــكالي «للفن الإســـلامي» في «قصير عمرة»، قــد قدّم أيضــاً أطروحة مهمة لم يتفــت لها أحــد آنئــذ في جدلية وأهميــة العلاقة بين الشــكل والمحتــوى والوظيفة حين صرّح قائــلا «المنهــج الثاني هــو أبجدي على مســتوى البنيــة التكوينية ويتضمن دراســة وتفســير الــكل دون الجزء، ولحــد علمي لم يحاول أحــد البحث في هـــذا المنهج فيما يخص العمارة الإســـلامية». قا

حِــــائزة عبداللطيف الفوزان لعمــــارة المســــاجد | الد

\_\_\_\_

57

كان هناك حراك تقدمي سعياً نحو إعادة ترسيم البوصلة الثقافية و«تنقية» الخطاب والفكر المعماري من شوائب «التبعية» الثقافية والفكرية.

لقد أرقت محددات العلاقات بين الشكل والوظيفة الفكر المعهاري النظري عالمياً، وبرزت أشكالاً لها نظريتان متعاكستان في رفع شأن كل طرف في هذه الثنائية والتي تنعكس على الناتج. فنجد مثالاً أن قطبي العهارة الحديثة لوكوربوزييه وميس فاندروه يعرّفان العمارة بشكل مغاير، فالأول يعلي من دلالة الشكل المائي بينها الثاني يرفض الشكل لذاته، فالشكل ليس غاية في عمارتنا بل هو نتيجة وتحصيل حاصل الكن حدود هذه العلاقة لم تقف عند هذه الثنائية بل دخل المعادلة طرف ثالث متعلق بالمحتوى والمضمون. فمثلاً كريستيان نوربرغ تشولز يناقش فكرة تخصيص شكل معين لوظيفة ما وأن ذلك التخصيص في تاريخ العمارة ونظرياتها هو محوري، بمعنى أنت ليس من المقصود أننا عند دراستنا لتاريخ العمارية أننا يجب أن نستنسخ أشكالاً معينة من الماضي.

ومـن تلك السـجالات والأطروحـاًت وما تلاها فقـد أفرزت محـددات العلاقة بين الشـكل وبين الوظيفة نظريتـان فيما يخص عمليـة التصميم المعماري والفكـر الذي يقف خلفهـا: الأولى علاقة تتسـم بغلبة الشـكل على الوظيفـة وأطلق عليها منهجيـة (الأعلى – للأسـفل)، وتعني غلبة القالب الشـكلي كمحدد مسـبق قبـل التصميم ثم يتم «حشـو» الوظيفـة فيالشـكل. والمنهجيـة الثانية هي (الأسـفل للأعـلي) وتعني تفكيـك العناصر المعماريـة ثم تجميعها «عضوياً» لتشـكيل الناتج. أو أشـكالاً لمحددات العلاقة بين الشـكل وبـين الوظيفة في عمارة راسـم بـدران فيبـدو أنه اسـتعار المنهجيتـين في مشروعاته، كل حسـب معطيات المحتوى البيئـي والظرفي. أ

لكن حـدود مفاهيم العمارة «الإسـلامية» لم تكـن تتوقف عند تلـك التي قدمتها كتب المسـتشرقين بالمفهوم «الصرحي» الـذي قدمه وفهمها به المسـتشرقون، بل كان هناك جانب مهـم قظهر في «البيئيـة» و«المحلية» وهو كان عِثابة النسـخة المحليـة، والشرعية، التـي التصق بهـا معماريـون أمثال حسـن فتحي والمحلي العماريـون أمثال عسـن فتحي القصف المعماريـون أمثال عسـن فتحي والمحلي العماريـون العرب منذ مطلع

الثمانينات ومثّل بالنسبة لهم حقلاً واسعاً وكبيراً للتجارب، وكان بالنسبة لعلي الشعيبي مسلاً وعبد الحليم إبراهيم مدار اهتمام كبير. فبالنسبة للشعيبي شكلت مدخلاً مهماً لدراسة النواحي البيئية في العمارة، بينما بالنسبة لعبد الحليم إبراهيم كانت العمارة مجالاً مهماً للتفاعل مع الأبعاد الاجتماعية والبيئية والجمالية أي أكثر من مشروع كحديقة الأطفال الثقافية بالقاهرة أو تطوير حي الجمالية شمال جامع الحاكم ألى وفي هذا الإطار تفاعلت بعض مشاريع راسم بدران في نهاية الثمانينيات والتسعينيات مع هذه النسخة «المحلية» لإدراك العمارة الإسلامية بعيداً عن المفهوم الإستشراقي. لكن سوالا كبيراً طرح أمام من تعامل مع العمارة الإسلامية، بشقيها الإستشراقي والمحلي وهو: ما الذي يجعل العمارة الإسلامية، وبشكل أكثر تحديداً: ما الذي يجعل مبنى معيناً «إسلامياً»؟ أهو الشكل؟ أم الوظيفة؟ أم الإستعمال؟ أم هدف بإنشائه؟ أم هي الرموز الغامضة الكامنة في تركيبت الفراغية؟ أم هو المحيط الحضري؟ لكن السؤال الأهمة تمثل لدى نقاد العمارة العربية في مدى «شرعية»، ونجاعة، استخدام السؤال الأهمة الستخدام مفردات من الموروث التقليدي العمراني في الإستعمالات المعاصرة واعادة استخدام مفردات من الموروث التقليدي العمران لهذه المفردات وأحياناً على مستوى المشروع الواحد.

للإجابة عن التساؤلات أعلاه، وفي محاولة لتفسير محاولات المعماريين المعامريين، ومنهم راسم بدران، لم تكن لدى نقاد العمارة للأسف، في ذلك الوقت على الأقل، ما يقيس الناتج بموضوعية. فاطروحاًت الرمزية والهوية ترتبط بأكثر من «الشكل» لتمتد عبر كل المتعلقات الأخرى بما فيها الوظيفة وحتى المحتوى والمحيط، لكنها تشمل أيضاً وبعمق التركيبة الفراغية للناتج العمراني - وهذه جميعها تمثل تقاطعات حضارية، حيث كانت العامارة تاريخياً إفرازاً «عبر الزمن» ينتقل عبر عوامل «عابرة للحدود والجغرافيا». ولذلك لم يكن لدى النقاد ذلك الصارم البتار لحسم قضية الشكل على حساب الوظيفة مثلاً، باستثناء المداخلة التي يقدمها أوليغ غرابار حين يطرح التساؤل

Minarets of the Arabian Gulf





المههم التالي: «ما الذي يهيز ما ذي القاهرة عن برج سانت جيمينيارو في إيطاليا أو ساعة بيه بين الشهيرة في لندن؟ ما الذي يجعل الأولى إسلامية والثانية غير إسلامية <sup>24</sup> وفي محاولة من غرابار لتفكيك هذا السؤال المهم يقترح أن «العمارة الإسلامية هي إما (iconophoric) أو (iconographic)، وبكلهات أخرى فإنه يقترح أن العمارة الإسلامية إما أن «تحمل» رسالة ذات معنى أو «تمثل» رسالة <sup>25</sup>. وانطلاقاً من ذلك فإن «الأشكال» يمكن تفسيرها انطلاقاً من أمرين: الأول القيمة الرمزية التي تحملها وارتباطاتها الثقافية. فعلى سبيل المثال تكون المئذنة «إسلامية» بالمضمون الذي يعني أنها أنشئت في حضارة إسلامية، وفي ذات الوقت تحمل «وظيفة» تخدم غايات إسلامية. لكن هناك مستوى أكثر تعقيداً في تتبع علاقات الشكل بالوظيفة يرى غرابار أنه متعلق عا يسميه «تدرج في المعنى» وهو ليس كامنا في الشكل ولا في الوظيفة ولا حتى في المفردات الخاصة بها، ولكن في العلاقات الموجودة بين الثلاثة معاً 30

وبهــذا المنطق، فلا يمكن بسهولة نسبة بعض المفردات، بشكل نمطي مطلق، للعمارة «الإسلامية» فحسب، مثل الإيوان والساحة والفناء والدلايات والقباب والقبوات، لأشكالها أو وظيفتها. ولكن للمعاني والدلالات والمضامين الكامنة في بنيتها الفراغية التي تحمل متعلقات حضارية تتصل معاً بالشكل والوظيفة.

الإطار النظري قدمه جون هانكوك في فهم العلاقة بين الشكل وبين الوظيفة، التي تمت دراستها بتمعن في ام أي تي في أواخر الثمانينيات من قبل طلاب اهتموا بدراسة أعامال معماريين معاًصرين منهم حسن فتحي وراسم بدران. وقد اقترح هانكوك في مقاله (بين التاريخ والتراث: ملاحظات نحو نظرية الاستعارات) أو إطارا نظريا يؤطره مجموعة من الأسئلة لفهم مدى استعارة الماضي وكيفية تكامل الشكل مع الوظيفة لفهم العلاقة بينهما. لكن اهتمامه انصب، بالدرجة الأساسية، في عملية «التقييم» على المنطق وراء عملية استخدام المرجعيات التاريخية، حيث تولد لديه ثلاثة اهتماماًت: الأول هو كيف يمكن اختيار مرجعيات تاريخية من بدائل لا محدودة؟ والثاني: هو الأول هو كيف يمكن اختيار مرجعيات تاريخية من بدائل لا محدودة؟ والثاني: هو

كيفية الحصول على المعلومات الضرورية والمناسبة عن المرجعيات التاريخية المختارة؟ والثالث: هو المدى الذي يجب استعمال، وتحوير، واستخدام المرجعيات المختارة من أجل التوافق مع ظروف التصميم الجديدة؟

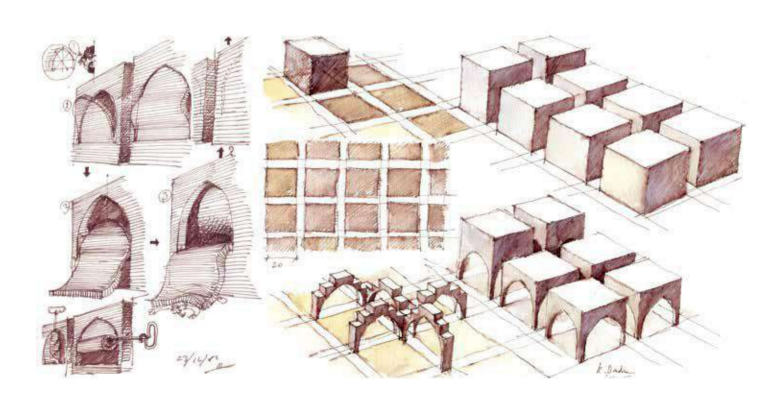
ولذلك نجد نقادا مثل «الان كولوغون» يشير أن النزعات لإعادة تقديم فكرة العنصر في العمارة وملاحظة العلاقات المعمارية بأنها تحتوي على مجموعة من المعاّني الثقافية. 2 ويجادل خالد عصفور بأن عملية الرجوع للاستعارات من العمارة التقليدية في العالم العربي حاليا عكن وصفها بأفضل توصيف على أنها «عملية قص ولصق». فبالنسبة لعصفور فإن عملية استعارة الأفكار المعمارية، التاريخية أو الدخيلة على حد سواء، هي ظاهرة عالمية. ولكنه يعتبر أن الاستعارة في العالم العربي تمثل إشكالية لأنها تتضمن قليلاً من التقوي الواعي، وكثيراً من الاستنساخ الصوري. 2

ولعــل أهــم منهجيــات النقد المعـماري وتقييــم الأعـمال المعماريــة نجده في «النمــوذج المنطقــي» الذي طوره «امــرا لاكاتــوس» في ام أي تي. لاكاتوس يحــاول تفكيك «التفكير المعـماري» إلى مجموعة من القــرارات التصميمية والمنطق والتــي تؤدي إلى الجزء المنطقــي مــن عملية التصميــم الدالة على «الأســاس» الــذي يحوي النظريات الأساســية والأفــكار وكذلك مجموعــة ثابتة من المرفوضات والتي يســميها «الدلالات الســاالبة» والتي تعمل لتقــود الباحث إلى الأجــزاء التي عليه إهمالهــا. وهذه النظرية التقطها ســتانفورد اندرســون أق وطبقــت على بعـض التحليل لنــماذج من العــمارة العربية المعــأصرة حيث يتم اســتعمال الاســتعارات التاريخيــة، برغم أن تطبيقــات النقد المعــماري في هذا المجال م تتجــاوز البحث بين الشــكل والوظيفة ولم تحاول تتبــع العلاقة بين الشــكل والوظيفة وبــين التركيبــة البنيوية للفراغــات بمرجعيتهــا التاريخية وضمــن إطار ثقــافي حضاري ومثالهــا بعض الدراســات النظرية التي قدمــت في المعاهد الغربية التي ســادت فيها هذه ومثالهــا بعض الدراســات النظرية التي قدمــت في المعاهد الغربية التي ســادت فيها هذه النظريات.

بعطيات هذه المقدمات النظرية يمكن النظر، وإعادة النظر، في منهجيات

59

ة عبداللطيف الفوزان لعمـــارة المــــاجد | الدورة الثانيـــة



راسم بدران في تصميم عمارة المساجد. وهذه تعديداً مكن تتبعها في فـترة الثمانينيات، حيث شـكلت هذه الفـترة العصر الذهبي لبـدران في علاقته بالتراث واسـتعارة المرجعيات التاريخية، وبخاصة في تصميمه لاثنين من أهـم أعماله من العمارة المسـجدية. الأول هو مشـجد قـصر الحكم بالرياض وقي والثاني هو جامـع الدولة الكبـير في بغداد قد.

في تصميمه لمسجد قصر الحكم بالرياض تبدو منهجية تصميم راسم بدران ملتحمـة وملتصقـة بعمليـة مـن الاسـتعارات التاريخية المحليـة من العـمارة النجدية بالإضافة لتأثر كبير بالمحتوى الظرفي والتاريخي للمكان ومتعلقاته بمدينة الرياض. وهو ما أعلنه بدران في تقريره وتقديمه للمشروع، حيث يصرح بأن غايته كانت الإستعانة مِنهجية مّكنه من الرجوع للثقافة المحلية ولكن دون «النسخ» الحرفي من الأشكال التاريخيــة. 34 فالتجديد كما يــراه بدران في تاريخ الحضارة الإســلامية يعنــى الابتكار ضمن إطار الاستعارات التاريخية الحية وهو جوهر المعاصرة. 35 لكن يشير بعض نقاد العمارة أن منهجية بدران في هذا المشروع، ومشروعات تلك الفترة عموما، تميزت باعتماده على إعادة تفسير بعض المفردات المعمارية للعمارة التقليدية في الوسط البيئي الذي يصمـم له بأشـكال معــأُصرة من خلال اسـتعمال مواد بناء جديدة، ثـم محاولة تفكيك هــذه العناصر قبــل أن يعيــد تجميعها في مشروعــه. <sup>36</sup> وهنــا نجد أن بــدران يصرح بأن منهجيتــه في مشروعات الفترة الممتدة من منتصف الســبعينيات وحتى التســعينيات تميزت باعتهاده على استخدام نماذج من الأفكار المستمدة من البيئة المحلية وضمن إطار حضاري أوسع. 37 فعمارة بدران التي يمثلها المسجد الجامع لقصر الحكم، هذه العمارة المرتبطـة حضارياً إنما تمثـل نتاجاً لمحاولـة الإجابة عن سـؤال في كيفية إمكانية ممارسـة التصميم بالإستفادة من استعارة التراث الحضاري لمجتمع ما والاستجابة في الوقت نفسه

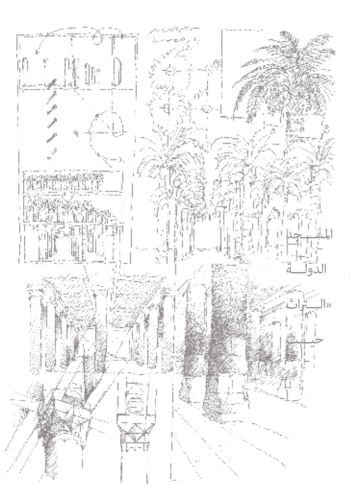
وفي مرجعية عمارته المسـجدية سـواء في المسـجد الجامع لقصر الحكـم بالرياض، أم في جامـع الدولة الكبير ببغداد قشـير بدران إلى ما يسـميه «الــتراث الحضاري» ضمن

فهمه للعصارة التقليدية حيث يعده المعبر الشرعي عدن الحضارة. 40 لكن هذا التعريف «الفضفاض» من قبل بدران لما يسميه «الـــــراث الحضاري» وقع تحت مرمي النقد المعمومية عمية ولأنه قد يوقع المصمم في مزلـــق الإنتقائية التلقيطيـــــة أون لم تحكم عمليــــة التصميم الكلية نظرة فلســـفية عميقة لمفاهيم إشـــكالية مثل «العمارة الإســـلامية»، عمليــــة التصميم الكلية نظرة فلســـفية عميقة لمفاهيم إشـــكالية مثل «العمارة الإســـلامية»، وعث عدل المفكريــــة الأكادعيــــة النظرية التـــي راجــــت في فـــــــــة الثمانينيات على التطبيقـــات المعماريـــة، وخصوصــــا في الفكر الشرق أوســطي «المحلي» الــــذي أشرنا إليه في البداية، والذي بشـــكل غـــر مباشر كان يغـــذي النزعات «الإســـتشراقية» ويلتقي، وإن بدون تنســـيق مباشر، مع أطروحـــات الفكر الإســـتشراقي العالمي، في الإغـــراق في التماهي مع فهم مرتبــك لمفاهيم عامة مثل «العــمارة الإســـلامية» ومتعلقاتها. فالكتابات التـــي كانت تدعم باتجـــاه كلاســـيكي «مفرط» في التأصيــل للمدينة الإســـلامية، أثرت، وإن كانـــت لفترة قصيرة نســـبيا لا تتجـــاوز العقد من الزمن، في الأوســـاط الأكادعيـــة «حديثة التكويــن» في معاهد نعرفه اليــــوم، وأثرت كذلــك في التطبيقات والمســابقات والمشروعات على حد ســـواء. نعرفه اليـــوم، وأثرت كذلــك في التطبيقات والمســابقات والمشــوعات على حد ســـواء.

كذلك كانت مرجعية بدران واستعاراته التاريخية تختلف من مشروع لآخر. في المسجد الجامع لقصر الحكم كانت استعاراته التاريخية تتحدد بالإرث التاريخي للإقليم برمته ممثلاً في العمارة النجدية عموما ثم بالمحدد الأضيق الممثل في منطقة قصر الحكم التاريخية وحصن المصمك. أما في مسجد الدولة الكبير ببغداد فكانت مرجعيته من «التراث الحضاري» لمنطقة وادي الرافدين ممثلة في إرث العراق التاريخي من معاً بد «الزيقورات» المتدرجة والتي أثرت بشكل كبير في عملية التصميم المعماري للمسجد، كذلك كانت هناك تأثيرات أخرى لاستعارات مرجعية تاريخية متعددة منها خان مرجان الدي أثر في التشكيل الفراغي على مستوى الوحدة البنائية للمشروع. (صور للمباني المذكورة). ومن اللافت أن هذه المساجد كانت، على حد وصف المصم

Minarets of the Arabian Gulf

Abdullatif AlFozan Award for Mosque Architecture



وفي مرجعيـة عمارتـه المسـجدية سـواء في الجامـع لقـصر الحكـم بالريـاض، أم في جامـع الكبـير ببغـداد يشـير بـدران إلى مـا يسـميه الحضـاري» ضمـن فهمـه للعـمارة التقليديـة يعتـبره المعـبرّ الشرعـي عـن الحضـارة.

ذات ه، تقف في تحد وضح للمحيط البيئي المنظور، والبيئات غير المنظورة (الاجتماعية خصوصا) على حد سواء. يكتب بدران: " يقف الناتج العمراني في مواجهة مع النظريات المستوردة الدخيلة وأغاط الحياة التي أدخلت العرب في عزلة مع محيطهم". وغده الاستعارات التاريخية «المتعددة»، وأحياناً الهائلة الحجم، مقارنة عا يمكن أن يستوعبه مشروع واحد متواضع الحجم، بحجم مسجد مهماً بلغت مساحته، تعيد لدائرة الضوء إحدى منهجيتي التصميم التي ذكرت سالفا، وتحديداً «منهجية الأعلى للأسفل» حيث يغلب الشكل على الوظيفة، وإن كان «حشر» المفردات والعناصر المتعددة داخل الشكل المعاري، يتم «برمزية» أو بشكل عضوي كما يشير له المصمم في أكثر من موضع في مشروعاته. وهذه المنهجية، والتطبيق أشكالاً لذلك، تثير إشكالية وسؤالا عن المدى الذي يمكن للحنين إلى الماضي أن يقود إلى الاستعارة من الماضي بدون ضوابط أو حدود مرسومة عا يحيل عملية الاستعارة برمتها إلى دوائر الإخلال بالعلاقة بين الشكل وبين الوظيفة.

في حالة مسجد الدولة الكبير ببغداد، جاءت الاستعارات التاريخية كما ذكرنا من وحي الثقافة والإقليم والمحيط. ومن اللافت أن هذا المسجد بمساحته الهائلة قد كان يمثل إشكالية للمصمم في التعامل الإنشائي والفراغي مع فضاءات غير مسبوقة المساحة. ولذلك فقد كان لمنهجية المصمم في ابتكار وحدة مكعبة متكررة تكسر من الضخامة الهائلة أن يفوز المصمم بالمشروع، وأن يحاول إخفاء ثلث المسجد تحت الكثبان المحيطة أشرا مهماً في التعامل مع الحيز الفراغي الداخلي والخارجي على حد سواء. لكن النقد لاحق المشروع في دراسات اكاديمية ربطت بين الاستعارة التاريخية «للزيقورات» كمعبد ضخم الحجم وبين الضخامة الفراغية الهائلة التي اتسمت بها فراغات المسجد الداخلية برغم محاولات المصمم التعامل الواعي والذكي مع هذه الإشكالية.

إن الاستعارات التاريخية من وحي التراث الحضاري وكذلك من البيئة المحلية كانت على الدوام في تلك الحقبة وسيلة مهمة لنجاح بعض المشاريع والمسابقات،

وخصوصاً مقابل بعض المحاولات لمعماريين عالمين، يمكن تصنيفهم في خانة «الإستشراق المهني» والذين أبدوا القليل من التعاطف مع هذا الإرث الثقافي والحضاري والكثير من الجهل بالواقع المحلي، بما يقربهم من دائرة المفكر لثقافة ما من خارج الثقافة والتي أشار لها الجابري وعرّفها كوبان. ولذلك فقد وقع معماري بحجم روبرت فينتوري الذي شارك في مسابقة جامع الدولة الكبير ببغداد في مزالق كثيرة، وتحت مرمى نقد مفكرين بوزن أوليغ غرابار ورفعت جادرجي في تحليل المسابقة 47 وخصوصاً استعارته لقبة هائلة الحجم غريبة عن التصميم المسجدي برمته.

إن النقــلات التــي أظهرتها مشروعات بــدران، ومنها ما اعتمده مــن نظام الموديول في المســجد الجامــع لقصر الحكم وجامــع الدولة الكبــير في بغداد يظهــران نزعته للعمارة الصوريــة أو «التشــكيلية». ولذلك نجــد أن جيمس ســتيل يعرف ما يســميه ظاهرة «اللا التظام» أو (Anti-Grid) التــي مــن خلالهــا يتجنب بدران اســتعمال هـــذا النظام في مشروعاتــه، وهــو مغاير لما تحقق في هذين المســجدين تمامــاً، هو ، كما يعتقد ســتيل أنه عشري غلاله في منهجية وعمارة بدران مــن ألمانيا «الغربية» إلى عمارتــه العربية «الشرقية». \*\*

لكن ما ميز مساجد هذه الفترة من حياة راسم بدران العملية كان التعامل مع الأشكال كمنهجية يؤطرها محاولاته الدائمة في الاستعارة التاريخية مع تحويرات صورية للمفردات والعناصر المعمارية والبحث الدائم عن مواد بناء جديدة، ترمي بتصميماته المعمارية في إطار المعاصرة مع استعمال متوازن ومدروس للألوان الطبيعية، وكلها كان يتم تنسيقها بشكل مبهج صورياً وعلى مستوى التشكيلات العمرانية.

العلاقة الأهم، التي تتجاوز حدود العلاقة بين الشكل وبين الوظيفة، تظل في تنظيم العلاقات تحت مظلة فكرية نظرية عامة تحدد وتؤطر بشكل صارم حدود الفكر الثقافي المحلي ومتداخلات الفكر العالمي الإستشراقي. هذه العلاقة التي إن لم تنتظم، على المستوى الفكري، تودي، وبالضرورة، لإشكالات في التطبيق العملي تستمر لفاترات طويلة وتؤثر في جيل من المعماريين على المستوين النظري والتطبيقي على



- 24 Grabar asks: What distinguishes a Minaret in Giro from tolvers of San Geminiano in Italy or Big Ben in London? What makes the former 'Islamic architecture'. and the latter non-Islamic? Grabar, O., (1983), 'The icongraphy of Islamic Architecture', Selected pa@rs from the sympsium held at King Bisal University, Dammam on 'Islamic Architecture and Urbanism'edited by Aytin Germen. ®
- 25 Grabar, O., (1983), 'symbis and Signs in Islamic Architecture', in Architecture and Community Building in the Islamic World Today', published for the Aga Khan Alwrd for Islamic Architecture by Agerture, NeW York.
- 26 (The implication for an object to represent culture or ideological identity indicates the existence of order of Meaning, Which is neither inherent to forms, nor to functions nor to the Vocabulary used for forms or functions, but rather to the relationships between all three) Grabar, O., (1983), 'The icongraphy of Islamic Architecture', Selected papers froff the sympsium held at King Hisal University, Dammam on 'Islamic Architecture and Urbanism' edited by Aylin Germen: P 10
- 27 Hancock., John, (1986), ''BetWen History and Tradition: Notes toWards a theoly of precedent' in The HaNard Architectural ReView. 5. RiZZoli pp 6477-.
- 28 Colquhoun, A, (1985), 'Essys in Architectural Criticism: Modern architectural and historical changes', The MITPress, MITCambridge
- 29 Asfour, Khalid, (1990), Albel- Halim's Giro Garden: An Atempt to (Infrost) History), in MIMAR 36, PP 7277-. Gocept Media, Singapre
- 30 For More on LaKato's they and its adaptation as architecture research program see Anderson's article published in Dasign Studies. Volume 3 July 1984 pp 146150-.

- NeW York. P 31
- 14 Le Grbusier, (1927), 'Towards a New Architecture', Translated from French by Fredrick Etchells, London P 29

62

- 15 Johnson, P, (1947), 'Mies Van der Rohe', Modern art, NeWYork P 183
- 16 Christian Norlærg-SchulZ, (1977), (Intentions in Architecture), NeW York, P22
- 17 Hillier, B, (1998), 'A note on the intuiting of form: three issues in the theory of design', EnVironMent and Planning B: Planning and Dign 3740-.
- 18 Al Sayyd, W, (2004), 'Tradition Versus Modernity in the Architecture of the Arlb World', unpublished Ph.Ddissertation, UCL, Univsity of London
- 19 Fathy, H., (1969) 'Gourna: ATale of Twb Villages', 1st ed. (limited 1000 copies), Ministly of Culture. Fathy, H., (1991), 'Architecture for the Door', 1st ed., Kitab Al-awm, Qro.(in Arabiq).
- 20 Ablel-Halim Ibrahim, (1988), Ademonial Approach to Gmmunity Building?, in Stenko, Margret, ed (Theories and Principles of design in the Architecture of Islamic Societies?, 1st ed., The Agna Khan Pr@ram for Architecture, Gmbridge, Massachusetts, PP 139148-
- 21 Abtel-Halim, I., (1989), 'on Geativity Imagination, and the Design Process, in 'space for Freedom' edited byIsMail Serageldin, Publication of the Ag Khan AWrd for Architecture.
- 22 Abdel-Halim Ibrahim, (1991), \( \hat{\text{\text{airo}}}\) Cultural Garden\( \text{, Al-Bena\( \text{ a}\), \( \text{ dl. 10, issue 57, PP 4243-. (in Al-bia)}\)
- 23 Abdel-Halim, ibrahim, (1992), Planning of North
  Jamaliya District in Giro ', technical reportunpublished.(in Arbid).

- 5 Said, E., (1979), 'Orientalism,' Benguin books, London
- 6 Kuban, D. (1983), 'The Gegraphical and Historical Basis of the DiVersity of Muslim Architectural styles: Summay of a Genceptual Approach Selected papers from the sympsium held at King Faisal UniVersity, Dammam on 'Islamic Architectura and UriVanism'edited by Aydin Germen.
- 7 Al-Sayykd, W, (2001) 'Orientalists' Concepts in 
  "IslaMic Architecture" 'Al- Sharq Al-Awkt, Vol. 23 
  issue (8185), Thursday 26th April, London, NW 
  York, Madrid, Beirut, Riyadh, Dhahran
- الجابري, محمد عابد, (1991) «التراث والحداثة», الطبعة 8 الأولى, مركز دراسات الوحدة العربية, بيروت, لبنان ص
- 9 Sakr, Y, (1987), 'The MosQue BetWen Tradition and Modernity: A study of Recent Dasigns of MosQue architecture in the Muslim World' (unDublished Masters thesis) MIT
- 10 Al-Sayyéd, W, (2001) 'Gontemperary Arab Architecture' Al-Sharq Al-Admt, Vol. 23 issue (8115), Thursday 15th February, London, NeWYork, Madrid, Beirut, Riyadh, Dhahran
- 11 Aefour, Khalid, (1990), Abbel- Halim's Giro Garden: An Atempt to (Difrost) History), in MIMAR 36, PP 7277-. Gacept Media, Singapre
- 12 Grabar, O., (1973), 'The Formation of Islamic Art', Yale uniVersity Press, NeW HaVen
- 13 Grabar Writes: (The second approach Mild be syntactic and Would consist in studying and explaining Whole ensembles.ofmy KntWledge. no one has attempted to do this in IslaMic architecture?

  Grabar, O., (1983), 'symbls and Signs in IslaMic Architecture', in 'Architecture and Gmmunity Building in the IslaMic Wrld Today', published for the Ag. Khan Atterd for Architecture by Alperture.

## الراجع (Endnotes)

- محمد عابدالجابري، «إشكاليات الفكرالعربي العاًصر». الطبعة الثانية. مركز دراسات الوحد الاعربية. بيروت لبنان 1990. صفحة 22-22. و كذلك أنظر السيد، وليد احمد، (2008) «نحو قراءات منهجية في العمارة العربية العاصرة» مجلة البناء السعودية، السنة 8 هالعنده 2008، 2012، 2018.
- الجابري, محمدعابد. (1980) «ندن والتراث», الطبعة الأولى, مركز دراسات الوحدة العربية , بيروت , لبنان . الجابري , محمد عابد, (1990) «أشكاليات الفكر العربي العاص», الطبعة الثانية , مركز دراسات الوحدة العربية , بيروت , لبنان . الجابري , محمد عابد, (1999) «التراث والحداثة», الطبعة الأولى , مركز دراسات الوحدة العربية , بيروت , لبنان . أركون , محمد, (1989) «التراث خصائصه وسلبيات» في مؤتم التراث الذي عقد بالقاهرة بيري 27–27 سبتمبر 1981 حول التراث وتحديات الحداثة , من منشورات مركز دراسات
- الجابري, محمدعابد,(1990)«اشكاليات الفكرالعربي العلَّصر», الطبعة الثانية, مركز دراسات الوحدة العربية, بيروت, لبنان.
- 4 الجابري, محمد عابد, (1991) «التراث والحداثة», الطبعة الأولى, مركز دراسات الوحـدة العربية, بيروت, لبنـان.

- The almea Mosque, Qasr Al-Hokmi Al-Bena'a, 36, Vol. 6 pp 480-. P 75
- 45 Badran, R., (1987), The Jmea Mosque, Qasr Al-HoKm'in Al-Bena'a, 36, Vol. 6 pp'480-. P 80 Ed., (1985)<sup>1</sup> Rasem Badrah AlBena'a, Vol. 2324-, PP 11215- (in Adaid. Ed., (1987), The Mosque<sup>1</sup>, Al-Bena<sup>1</sup>apN 6, issue 34 (in Arabid.
- 46 SaKr, Y, (1987), 'The MosQue BetWen Tradition and Modernity: A study of Recent Lesigns of MosQue architecture in the Muslim World' (unpublished Masters thesis) MITP 33
- 47 Grābar, O., (1984), 'From Bast into the Future:
  On TW Designs for State Mosques' Architectural
  Record 1984. P150. Chadirji, R., (1984),
  'Regenerative Approaches to Mosque Bsign:
  Campetition for State Mosque, Baghdad' Mi
- 48 Steele, J.Mes, (2005), 'The Architecture of RaseM Badran: NarratiVes on People and Place', Thames and Hudson, London and NeW York. P 49).
- 17 Al-Wikil, A., 'Al-SuleiMan Pace, Jeddah', MiMar, no 1, PP 4850-
- 18 Serageldin, IsMail, and almes Steele. Architecture of the Contemporary Mosque. London: Academy Editions, 1996
- 19 Wilcock, Richard. "A Bridge BetWen TW6 Cultures." Royal Institute of Royal Architects Journal 97.10 (October 1990)
- 20 Carolin, Peter. "Sacred Geometry." The Architect's Journal 188.42 (19 Octoler 1988

- 38 Badran, Rasem, (1988), > Historical References and Contemparary Design>, in Solcenko, Margret, ed. (Theories and Principles of design in the Architecture of Islamic Societies>, 1st ed, The Arg. Khan Pr@ram for Islamic Architecture, ☑mbridge, Massachusetts, P 149
- 39 Badran, RaseM, (1988), Historical References and Contemparary Design<sup>3</sup>, in Sakenko, Margret, ed. (Theories and Principles of design in the Architecture of Islamic Societies<sup>3</sup>, Ist ed, The AG Khan Pr@ram for Islamic Architecture, @mbridge, Massachusetts, PP 149159<sup>3</sup>.
- 40 Badran, Rasem, (1988), Historical References and Contemprary Design<sup>3</sup>, in Sekenko, Margret, ed. (Theories and principles of design in the Architecture of Islamic Societies<sup>3</sup>, 1st ed, The Ag Khan Prøjram for Islamic Architecture, Ombridge, Massachusetts, P 149
- 41 Khaled, M., (1988), 'Tadition and Continuity: Case studies, Resem Badran and Henning LarsenMIT unDublished dissertation
- 42 Al Sayyèd, W, (2004), 'Tradition Versus Modernity in the Architecture of the Arab World", unpublished Ph.Ddissertation, UCL, Unakity of London
- 43 Al Sayyd, W, (2010), "Key Philosophical Readings on the Structure of 'Islamic' Architecture', Proceedings of the 3rd International Gaference on 'Crities' held at Maseila University in Algeria. Al Sayyd, W, (2012), "Gontemparay Arab Architecture: Space, Jorm and Tanction', Lonaard, Issue 7, Volume 2, pp 49 75. Al Sayyl, W, (2011), "Tradition Versus Modernity: From Cultural Discourse to Architectural Gais', Lonaard, Issue 6, Volume 1, pp 72 91.
- 44 Khaled, M., (1988), 'Tadition and Continuity: Case studies, Resem Badran and Henning LarsenMIT unpublished dissertation P21, Badran, R., (1987),

- 31 Stanford Anderson has illustrated this theory in his article «Architectural Design as a system of research programs»
- 32 Badran, R., (1987), The almea Mosque, Qasr Al-HoKM'in Al-Bena'a, 36, Vol. 6 pp'480-Badran, RaseM, (1992), «Justice flace and Turki Ben Abdellah Mosque in Rijadh», Al-Bena'a, Vol. 11, issue 63, PP 5057-.(in Alāid.
- 33 Badran, Rasem, (1988), «Historical References and Contemparary Design», in Sektenko, Margret, ed. «Theories and Principles of design in the Architecture of Islamic Societies», 1st ed, The Alga Khan Pr@ram for Islamic Architecture, @mbridge, Massachusetts, PP 149159-.
- 34 Steele, James (1996), 'Interview With Rasem Badran' in 'World Architecture', issue no. 44, March, PP 5253-.
- 35 Steele, James (1996), 'InterVieW With RaseM Badran' in 'World Architecture', issue no. 44, March, PP 5253-.
- 36 KulterMann, U (1991), 'Contemprary Architecture in Jordan', in MIMAR 39, PP1015-, ™ccept Media, Singapter. Abu Hamdan, A., (1987)' Raseffl Badran', in MIMAR, 25, PB070-, Concept Media, Singapter. Al-Sayyed, W. (2001-a) 'Contemprary Arab Architecture' Al-Sharq Al-Auth, Vol. 23 issue (8115), Thursday 15th February, London, NeW York, Madrid, Beirut, Riyadh, Dhahran (in Arabid, Al-Sayyed, W. (2001-b) 'RaseM Badran and the architecture of the house' Al-Sharq Al-Auth, Vol. 23 issue (8143), Thursday 15th March, London, NeW York, Madrid, Beirut, Riyadh, Dhahran
- 37 Badran, RaseM, (1988), Historical References and Contemperary Lesign», in Sekenko, Margret, ed. (Theories and Principles of design in the Architecture of Islamic Societies), 1st ed, The Alg. Khan Prgram for Islamic Architecture, Dmbridge, Massachusetts, P 149

•••

$$f, K \in ... \uparrow , \ddagger$$

$$^{\infty} \check{S} \leftarrow C \check{Z} \check{S} \quad ', '" - " \bullet \check{Z} " \quad -^{\sim} TM' '$$

$$\check{S} \rightarrow C \check{Z} \check{S} \quad ', '" - " \bullet \check{Z} " \quad -^{\sim} TM' '$$

$$\check{S} \rightarrow C \check{Z} \check{S} \quad ', '" - " \bullet \check{Z} " \quad -^{\sim} TM' '$$

$$\check{S} \rightarrow C \check{Z} \check{S} \quad ', '" - " \bullet \check{Z} " \quad -^{\sim} TM' '$$

$$\check{S} \rightarrow C \check{Z} \check{S} \quad ', '" - " \bullet \check{Z} " \quad -^{\sim} TM' '$$

$$\check{S} \rightarrow C \check{Z} \check{S} \quad ', '" - " \bullet \check{Z} " \quad -^{\sim} TM' '$$

$$\check{S} \rightarrow C \check{Z} \check{S} \quad ', '" - " \bullet \check{Z} " \quad -^{\sim} TM' '$$

$$\check{S} \rightarrow C \check{Z} \check{S} \quad ', '" - " \bullet \check{Z} " \quad -^{\sim} TM' '$$

$$\check{S} \rightarrow C \check{Z} \check{S} \quad ', '" - " \bullet \check{Z} " \quad -^{\sim} TM' '$$

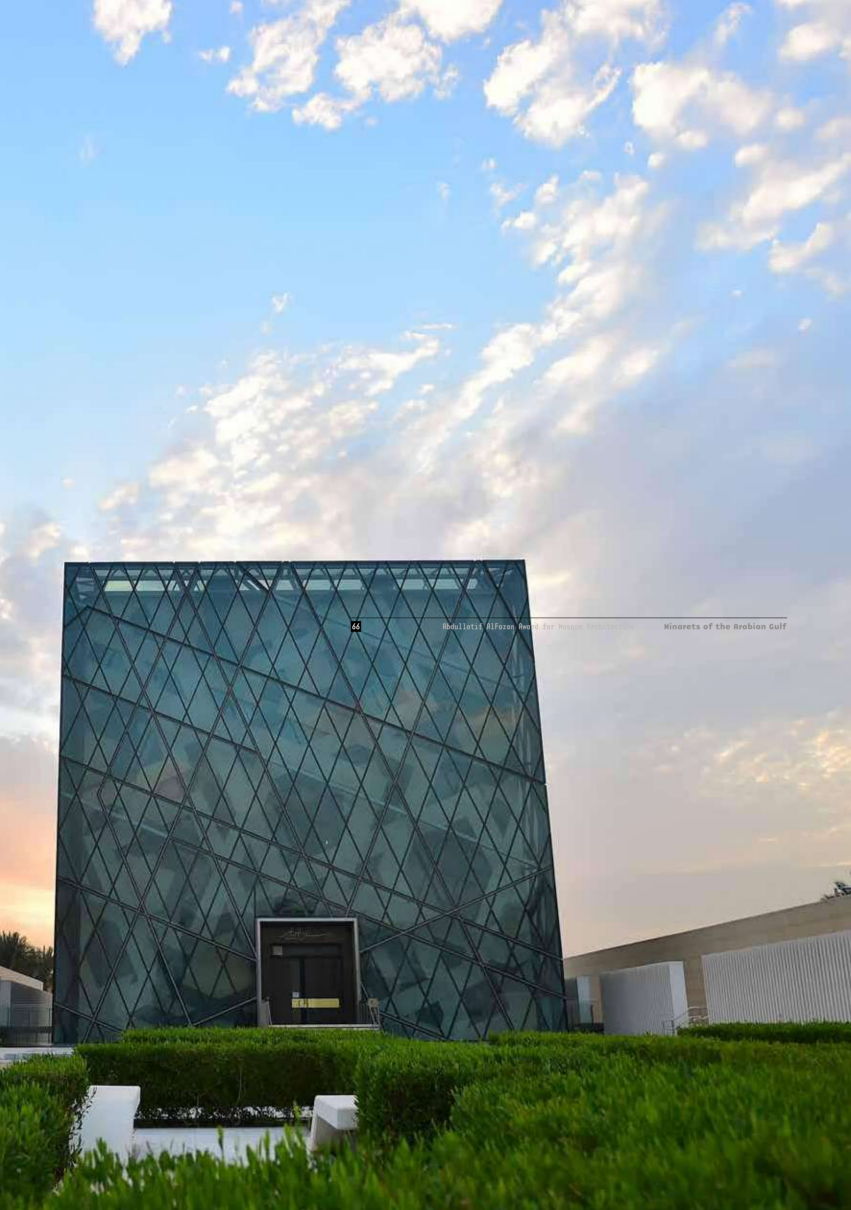
$$\check{S} \rightarrow C \check{Z} \check{S} \quad ', '" - " \bullet \check{Z} " \quad -^{\sim} TM' '$$

$$\check{S} \rightarrow C \check{Z} \check{S} \quad ', '" - " \bullet \check{Z} " \quad -^{\sim} TM' '$$

$$\check{S} \rightarrow C \check{Z} \check{S} \quad ', '" - " \bullet \check{Z} " \quad -^{\sim} TM' '$$



عدينة البترولية



أنشوري الملك عبد الله عبد الله للدراسات والبحوث البترولية (KAPSARC) في الرياض بالمملكة العربية النسعودية بهدف تصميم مجتمع لمركز أبحاث مكرس للطاقة البديلة. ونتيجة لذلك، فقد تم تصميم جميع مباني المجتمع لكي تكون مستدبجة، حيث منحت شهادة للحول الملاتينية في يونيو ٢٠١٤. إن المركز الروحي لمجتمع مركز أبحاث الملك عبد الله للدراسات البترولية (KAPSARC) هو مسجد داخل الحديقة الخطية في قلب الموقع. ويتميز المسجد بموقعه الواضح للغاية في جميع أنحاء المجتمع، وبشكل يسهل الوصول إليه من خلال الساحات المكشوفة التي إليه من خلال الساحات المكشوفة التي تتم الوصول إليه من خلال المساحات المكشوفة التي تتماشي مع مكة المكرمة والكعبة المشرفة، أكثر الأماكن المقدسة في الإسلام.

ويتميز المسجد في مركز الملك عبد الله للدراسات والبحوث البترولية في الرياض بأنه يقدم تعبيراً معاصراً عن الأصالة والزمان والمكان في طابعه العمراني وتكوينه العضوي بالنسبة للموقع العام، فضلاً عن تقديم أفكار مهمة فيما يتعلق بالإستدامة وجا يواكب عمارة القرن الحادي والعشرين. كما يبين التصميم روعة الناتج المعماري في تناغم مع المحيط وبحار الأنوار التي تغمر المسجد بالضياء. ولقد أنشئ مسجد مركز الملك عبدالله للدراسات والبحوث البترولية كمسجد للمجمع السكني للمركز، ويجسد البعد الاجتماعي بالإضافة لأبعاده العمرانية حيث يخدم الموظفين وعائلاتهم.

ويقع المسجد، ضمن مساحات خضراء تشمل سلسلة من الساحات التي توفر رؤية واسعة للمسجد مقدار ثلاثة أقدام فوق المساحات المجاورة المفتوحة. ونظراً لأنه تحيط به بركة ماء عاكسة يبدو المسجد وكأنه يرتفع ويتلألأ فوق صفحة الماء مع الإضاءة الليلية. ولذلك يبدو شكل المسجد وكأنه يتغير بين الليل والنهار. في النهار تنعكس الظلال من خلال النوافذ الزجاجية المتوهجة، مما يخلق تجربة ديناميكية تختلف حسب الموسم المناخي. أما في الليل، فيعمل الصندوق الزجاجي مثل المصباح، حيث يتلألأ مع الضوء في الأسفل وتتخلله نقاط الضوء من الأعلى.

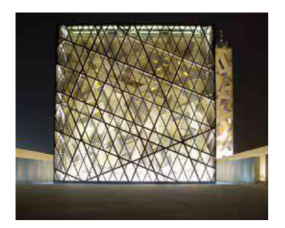
مثارات الخليج العربي

ــائزة عبداللطيف الفوزان لعمــارة المســاجد | الدورة الثانيـــة

exhaust air into the bottom of this space, which is vented at the back of the upper parapet, thereby creating a ventilated double skin for the project.







ويقبع بالقرب من المسجد برج المئذنة، الذي يرتفع حوالي ١١٥ قدماً. وتعكس المئذنة بتكوينها المعاري المتأمر نفس النمط الفني المعماري المتميز للمسجد، حيث تسميم المئذنة بطريقة تتكامل مع المسجد من حيث النمط والأسلوب العمراني والتكوين البنائي من الكسوة الحجرية والنوافذ.

وتتسع قاعة الصلاة الرئيسة مائتي مصل، في حين يستوعب مستوى الميزانين المخصص للنساء مائة مصلية. وقد تم تصميم قاعة الصلاة وسط بركة عاكسة يتم الوصول إليها من جسور زجاجية مرتفعة تقود إلى مداخلها. وعثل هذا الموكب الانتقال من ترك العالم المدنس للدخول إلى العالم المقدس. البركة العاكسة تضيء ليالاً، تعطي انطباعاً وهمياً بأن المبنى بأكمله يعوم على الماء. وعلى كلا جانبي قاعة الصلاة، تدعم الجدران المنحنية الرقيقة الوظائف، عا في ذلك فراغات الوضوء ومكتب الإمام. وقد تم تصميم قاعة الصلاة الرئيسة كمكعب بأبعاد ٧٥ قدماً مربعاً مغمداً في هيكل دينامي ذي طبقات. وقد تم فصل الطبقة الداخلية من الزجاج عن الطبقة الداخلية من الخرسانة المغطاة بالحجر بثلاثة أقدام.

لقد تم تقديم تفسير معاًصر للمشربية التقليدية من خلال السطوح المعمارية حيث تم ربط السطوح الجدارية والسقف بطريقة جمالية تقدم إعادة قراءة وتفسير حديث للشاشة العربية (المشربية) حيث تبدو الأسطح والواجهات منارة بالضوء الطبيعي من النواف والمناور للسماح بالضوء عبر الفراغات الحديثة التي يحتويها التكوين العام للمسجد. كما أن الأشكال المتداخلة المستعملة في الواجهات تعمل على إحياء الجدران، في الوقت الذي يوحى السقف بتصميم أكثر تقليدية.

من الداخل فإن التصميم المعهاري يتيح ثمة تفاعل بين الظل والتظليل، وذلك من خلال تحول تكنولوجي مبتكر للجدار التقليدي الذي يحوي المشربية التقليدية ليصبح الجدار والأسطح المعمارية وكأنها "مشربية معاصرة تعمل كمرشح للظل والنور بطريقة إبداعية معاصرة". فمن خلال تغطية الجدران الأربعة والسقف بالأنماط









Abdullatif AlFozan Award for Mosque Architecture

Minarets of the Arabian Gulf

Sustainable design started with the Master Plan. 100% of wastewater is recycled at a Sewage Treatment Plant (STP) and it is reclaimed to irrigate the public realm. The campus landscape was designed not to exceed the water budget of available Treated Sewage Effluent, with landscape materials being desert appropriate and drought tolerant. The campus's electricity is provided by a solar PV farm at the west end of the site. Conservative expectations for the on-site solar thermal and PV systems are 20% of the annual campus energy.

The mosque, in addition to benefiting from all of the overall master plan strategies, contains a series of moves to integrate sustainable design into the building. Two of these strategies are integral into the building's form. First, the building was designed with a 5-sided mass wall of cast-in-place concrete that is 500mm thick. The mass walls provide energy efficiency through mass rather than insulation value. The mass allows them to store energy during the day and release it through the night. In the right climate, such as Saudi Arabia, they can be a better choice than walls that are lightly framed and heavily insulated. These walls have minimal openings; they are punctuated with small openings to bring patterns of natural light into the mosque but allow little heat gain. Second, the building was designed with an interstitial space between the mass wall and the curtain wall. This space is used to reject heat from the mechanical units, located in the basement. The units

ground floor plon

1. قاعة الصلاة الرئيسة قاعة الصلاة الرئيسة و main proyer hall

2. العام المالة المدخل المالة المدخل عصل الساء مصلى نساء female proyer hall

4. الوضوء ودورات المياه obolution & toilets

الدور الأرضي ground floor plan

منارات الخليج العربي



الدور الأول first floor plan

مصلی نساء .1 female prayer hall







المعمارية التشكيلية التي تعكس روح المشربية التقليدية، تبدو الجدران مضاءة بواسطة الضوء الطبيعي المتسلل عبر النوافذ حيث بخلق شكلًا داخليًا حديثًا مبهرًا.

أما التصميم الخارجي للمجمع والمسجد فيمثل النسخة المجردة من النمـط العـربي التقليـدي ويخلـق تجربـة متغـيرة للضـوء والظـل. خـلال النهـار، يتلاعب الظل المتولد من أناط الحماية المعقدة على الزجاج ويتحرك على الواجهة الحجرية الداخلية. كما تتلاعب تباينات مماثلة من الضوء والظل في داخـل المسـجد عـلى مـدار اليـوم. في الليـل، يصبـح الصنـدوق الزجاجـي فانوسا في المشهد، يتخلله نقاط من الضوء. وتترتب الدلايات المربعة في غـط شبكي وتتعلق من الكابلات وتضيء الداخل.

ويتميز المجمع والمركز باستخدامه عناصر ومبادئ التصميم المستديم، إذ تم البــدء بالتصميم المســتديم في المخطط العــام الرئيس. فقــد تم التخطيط لإعــادة تدوير ١٠٠٪ مـن مياه الـصرف الصحى في محطـة معاّلجة ميـاه الصرف الصحى والمسـتصلحة لري المجال العام. وقد تم تصميم التنسيق الحدائقي في الحرم الجامعي بحيث لا يتجاوز الموازنــة المائية للتكنولوجيات المتاحــة لمياه الصرف الصحى المعاّلجة، مع اســتخدام مـواد التنسـيق الطبيعـي المناسـبة للصحراء التـي تتحمل الجفـاف. أما كهربـاء الحرم الجامعي فيتم تزويدها من خلال مزرعة الطاقة الشمسية الكهروضوئية في الطرف الغربي من الموقع. وتبلغ نسبة التوقعات المتحفظة للأنظمة الحرارية والطاقة الشمسية الكهروضوئيــة في الموقع حــوالي ٢٠٪ من الطاقة السـنوية في الحـرم الجامعي.

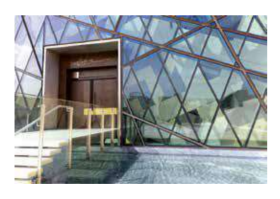
ويحتوى المسـجد، بالإضافة إلى الإسـتفادة من جميع اسـتراتيجيات الخطة الرئيسة الشاملة، على سلسلة من الخطوات لدمج التصميم المستديم في المبني. اثنان من هذه الإستراتيجيات هما جـزء لا يتجزأ من شـكل المبنى. أولاً، لقـد تم تصميـم المبنى بجدار مصمــت مــن ٥ جوانب من الخرســانة المصبوبــة في الموقــع في المكان بســماكة ٥٠٠ مم. وتتميز الجدران المصمتة بإنها توفر كفاءة الطاقة من خلال الكتلة بدلاً من قيمة



72

Abdullatif AlFozan Award for Mosque Architecture

Minarets of the Arabian Gulf



layer of glass is separated from an inner layer of stoneclad concrete by three feet.

Wrapping its walls and ceiling is a modern interpretation of an Arabic screen wall (Mashrabiya) that glows with natural light from windows and skylights to brighten the modern space. Overlapping shapes enliven the walls, while the ceiling presents a more traditional design.

The interior design allows intelligent interaction between shade and shadows, through an ingenious transformation of the traditional wall which historically exhibited the Mashrabiyyah. As such, architectural surfaces become all one modern Mashrabiyyah that works as a light filter, providing internal spaces with natural light via windows and geometric patterns that cover walls and the roof.

The exteriors of both structures are designed to represent an abstracted version of a traditional Arabic pattern and create an ever-changing experience of light and shadow. During the day, the play of shadows from the complex mullion patterns on the glass travel over the inner stone façade. Similar contrasts of light and shade animate the mosque interior over the course of a day. At night, the glass box becomes a lantern in the landscape, punctuated with points of light. Custom, square pendants arranged in a grid pattern and suspended by cables illuminate the interior.







of outdoor spaces, providing an open unlimited broad vision that enables the viewer to grasp the mosque within its surroundings. The mosque, which rises about three feet above the surrounding reflecting pool and open spaces, looks as if it is raised above the water at night. The form of the mosque looks different between day and night. Its windows stylish frames surrounded by glass reflect shadows during the day, which creates a dynamic experience that vary depending on the climate and season. At night, the glass box glows with light like a lantern, with beams of light running through punctuated points at the top.

Located next to the mosque is its free standing minaret tower. The 115-foot-tall minaret is designed to complement the mosque in its similar architectural style, and its patterns of stone cladding and windows.

The main prayer hall accommodates 200 men, while a mezzanine level accommodates 100 women. The prayer hall is set within a reflecting pool and reached from elevated glass bridges leading to its entrances. This procession represents the transition of leaving the profane world to enter the sacred realm. The reflecting pool glows at night, giving the illusion that the entire building is floating over water. To either side of the prayer hall, curving walls screen supporting functions, including ablution spaces and imam's office. The main prayer hall is designed as a 75-foot-square cube sheathed in a dynamic, layered skin. The outermost

العــزل. كما وتتيــح الكتلة تخزين الطاقــة في أثناء النهــار والتخلص منها خــلال الليل. وفي المناهــاخ المناهــب، كما في المملكــة العربية الســعودية، فإنهــا يمكن أن تكون خيــارا أفضل من الجــدران المؤطرة بخفة ومعزولة بشــكل كبير. هــذه الجدران تحتــوي الحد الأدنى من الفتحــات، وتتخللها فتحات صغــيرة لجلب أغاط مــن الضوء الطبيعي إلى المســجد ولكنها تســمح باكتســاب قليل للحرارة. ثانيا، تم تصميم المبنــى مع فراغ خلالي بــين كتلة الجدار المحمت والحائط الســاتر. ويســتخدم هذا الفراغ لرفض الحرارة من الوحــدات الميكانيكية، التي تقــع في الطابق الســفلي. وتقوم الوحدات بتنفيــس الهواء في الجزء الســفلي من هذا الفـراغ، الذي يتــم تهويتــه في الجزء الخلفي مــن الحاجــز العلوي، وبالتــالي خلق قشرة مزدوجــة التهوية للمشروع.



مثارات الخليج العربي

ـــــــائزة عبداللطيف الفوزان لعمــــارة المســــاجد | الدورة الثانيــــة

75

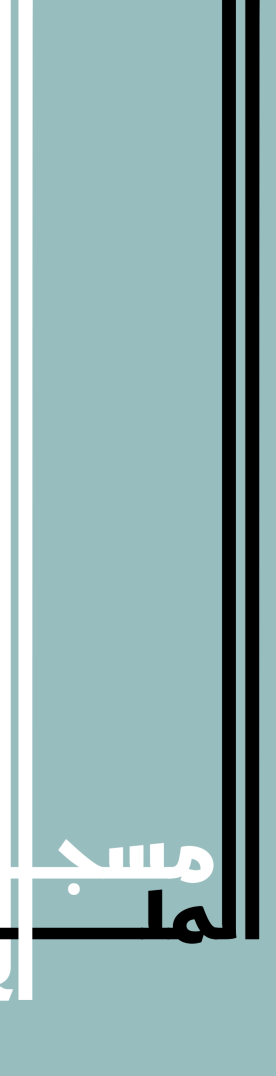
# KAPSAR DROLEUM STUDIES MOSQCENTRE, (KAPSARC)

was established with the aim to design a community for a research think tank dedicated to alternative energy. As a result, all of

the community buildings were designed to be sustainable, with LEED Platinum Certification awarded in June 2014. The spiritual center of the King Abdullah Petroleum Studies and Research Center (KAPSARC) community is a mosque within the linear park at the heart of the site. Highly visible throughout the community, the sanctuary is approached through outdoor courtyards aligned with Mecca and Al Kaaba, the most sacred places in Islam.

King Abdullah Petroleum Studies and Research Centre (KAPSARC) mosque in Riyadh expresses originality of time and place. The design is superbly integrated with the surroundings and the mosque swims in a sea of lights in such an inspiring way. (KAPSARC) mosque in the compound exceeds its architectural importance, as it serves a rather more vital social role for the compound employees and their families.

The Mosque is located within green areas that include series



اسم المشروع : مسجد المدينة التعليمية بقطر

project name: Education City Mosque

المالك : Qatar foundation

owner: Qatar foundation

Mangera Yvars : المعماري

architect: Mangera Yvars

الموقع : الدوحة - قطر

location: Doha - Qatar

د المصلين : ١٨٠٠ مصلي

number of worshipers: 1800

تاريخ الانتهاء : ٥-٢٠١٤

completion Date: 2014 -5

# EDUCATION CITY MANAGEMENT OF THE PROPERTY OF T





يقدم مسجد المدينة التعليمية وكلية الدراسية الإسلامية في قطر، إحدى الكليات التابعة لجامعة حمد بين خليفة، عضو مؤسسة قطر، تصميما معمارياً متميزاً. وقد افتتح رسميًا في شهر مارس ٢٠١٥ كرمــز يعبر عن رؤية مؤسسة قطر ورسالتها. وفضلاً عن ذلك عثل تجسيدًا وإحياءً لنمــوذج المدرسة التقليدية التــي تمثّل عنصرًا أساسيًا في طابع المدن العربية القدعة، فكان المســجد بذلك نموذجاً للعـمارة التي تعكس عراقة الماضي وحداثة المســتقبل. فقد سعت مؤسسة قطر من خلال هذا المــشروع إلى إحياء منظومة «المدرسة» في المعمار الذي نجـده في المدن العربية القديمة، حيث تجتمع العبادة والتعليم في مكان واحد.

وقد قام بتصميم المبنى المعمارياًن علي منجيرا و آدا يفارز، واعتمدا في تصميمه على فكرة رئيسية ترتكز حول مفهومي الإستنارة والعلم، و عبّرا عن هذين المفهومين بشريطين يرتبطان لتكوين كتل المبنى المختلفة، إلى أن ينتهيا بالارتقاء إلى السماء باتجاه القبلة كرمز لمئذنتي المسجد. وتقف مئذنتان كبيرتان على جانب المشروع على ارتفاع يصل إلى تسعين متراً. كما يشكل الخط العربي قلب المبنى، حيث يشاهد منمقا على كل عنصر من عناصر سطح المبنى، من أسطح بلاط السيراميك لزجاج النوافذ.

ويمثل المبنى دليلًا على مؤسسة قطر في توسيع آفاق غرات طموحها المعماري الذي يتسم بأعلى معلَّير البنية التحتية ويبث في الوقت ذاته الإلهام والمعرفة. ويمثّل عنصر التعلم هنا سبيلًا لتشجيع الناس على التفكير الناقد وطرح الأسئلة والتفكير والتأمل، وقد نجح التصميم في تحقيق هذه الأهداف.

ويعكس المبنى الذي يزيد طوله عن ١٠٠ متر وبعرض ١٥٠ متراً، التزام الكلية تجاه فلسفتها المرتكزة على الأصالة، والتعددية، والمعامرة، من خلال تضمين المعاًني المختلفة المذكورة في القرآن الكريم للرموز والأشكال المادية الملموسة. كما عثل البناء الجديد لكلية الدراسات الإسلامية في قطر تحدياً في مفهوم العمارة، بدءاً من التصميم، فالبناء، والتشغيل وعمليات الصيانة ذات المعايير العالية المستوى المُستمدّة من الأفكار الغنية المتوافرة في مبادئ العمارة الإسلامية. ويتميّز مبنى الكلية الجديد باحتوائه على

Abdullatif AlFozan Award for Mosque Architecture

Minarets of the Arabian Gulf

focal point, creating spaces including the prayer area, tea rooms and library where students, non-students and construction labourers are welcomed and can mix with people and use facilities that are normally considered elite and inaccessible.

Building waste is fully recycled at the campus biomass unit. Transport to and from QFIS will be from the campus light rail system connected to the Doha metro and this will mean the EC campus will eventually be part of a14km car exclusion zone.







ويعد مسبحد المدينة التعليمية وكلية الدراسات الإسلامية في قطر أحد مظاهر قيسم العمارة. ويحمل المبنى رسالة فلسفية وفكرية حول أهمية العلم والمعرفة والابتكار بوصفها جزءًا من رؤية مؤسسة قطر ورسالتها. وعلى الرغم من حداثة اللغة المعمارية لهذا المبنى، الا أنه يستند على قيم ومبادئ المعلم التقليدي إضافة إلى عناصر عديدة ترمز للإسلام، كاستخدام الأحواش، والتركيز في الإضاءة الطبيعية، ولا سيما استخدام عنصر الماء في داخل المبنى وخارجه، إذ أنشأ المعماريان أربعة أنهار مستوحاة من أنهار الجنة تته حول المبنى وتتخلله لتلطيف أجوائه وإرساء شعور بالسكينة في مختلف أنحائه.

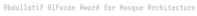
والمسجد، هو عبارة عن هيكل كهفي أبيض كبير مع الآيات القرآنية المنقوشة في سقفه كبير، تنقش عليه أضواء صغيرة مثل النجوم المتلألئة، ويستوعب حوالي ١٨٠٠ مصلٍ في قاعات الصلاة في الأماكن المغلقة، بالإضافة إلى الفناء المكشوف في الهواء الطلق. حيث تضم قاعة الصلاة للرجال في الطابق الأول الرئيس مكتبة، والمحراب. أما الطابق العلوي، فهناك غرفة للنساء كاملة مع منطقة جلوس منفصلة عن قاعة صلاة الرجال بواسطة ساتر عال يفصل بين قاعتى الصلاة.

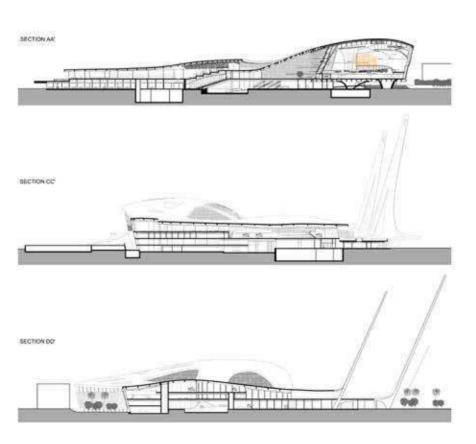
ويتم فصل الكلية رمزياً عن المسجد بواسطة تدرج لميضأة من أربعة طوابق. ويرتفع عن مستوين الساحة المركزية في قلب المشروع مع خطوط تحدوي الآيات القرآنية. ويرتكز مسجد المدينة التعليمية على ٥ أعمدة ضخمة تمثل أركان الإسلام الخمسة ويحمل كل عمود منها آية من آيات القرآن الكريم ترمز للركن نفسه. وتشيع في جميع أركان المسجد عناصر رمزية وروحية تعبر عن الإسلام وحضارته، كما أن استغلاله لعنصري الألوان والماء واستعانته بالإضاءة الطبيعية تطعم فيه معالم التراث الإسلامي والعربي لتبرز كتحفة فنية تعبر عن الحداثة.

وتستند الحدائق على تفسير الجنة، مع جداًول تمشل أنهار الخمر والحليب



Minarets of the Arabian Gulf





80





- الدور الأول first floor plan قاعة الصلاة الرئيسة auin prayer holl عناء . فاعد court قالوضوء ودورة المياه . الوضوء ودورة المياه . مكاتب . مكاتب offices

الدور الثاني second floor plon مصلى النساء .1 female proyer hall

- الدور الثاني third floor plon 1. مصلى النساء femole proyer holl 2. وضوء النساء femole obolution







والعسل والماء، والركائز التي تمثل تعاليم الإسلام. ويستند هذا المشهد على الحديقة الإسلامية التقليدية المستوحاة من القرآن الكريم. وتوفر هذه أربعة مناخات حول المبنى الفراغات الطبيعية للتعلم في الهواء الطلق لاستخدام مريح لستة أشهر في السنة. وهذه الحدائق تروى عام الوضوء من المسجد للحد من الاعتماد على تحلية مياه البحر.

وقد حفيل تصميم المبنى بكثير من العناصر المعقدة والمتطورة، وجرى وضع تصوره بحيث يحمل كل ركن من أركانه رسالة وهو ما تحقق عبر استغلال أحدث التكنولوجيات وتوظيف أعلى معلَّير الحصافة الفنية والمهارة الهندسية. وعِثُل المشهد المعاريّ في المدينة التعليمية خير شاهد على ذلك. ورغم أنَّ مثل هذه المشروعات تمثّل تحديًا عسيرًا، تجدنا نسارع إليها بوصفها فرصة لفتح آفاق جديدة وتجاوز ما هو متارف عليه في الهندسة المعمارية.

يبعث مسجد المدينة التعليمية وكلية الدراسات الإسلامية في قطر مشاعر الفخر لأنّه يعكس ما يمكن تحقيقه ويجمع بين عناصر الحداثة والابتكار متمسكًا في الآن نفسه معاًير الاستدامة والحفاظ على البيئة ومجسدًا للقيم الأصيلة لدولة قطر وتراثها الإسلاميّ والعربيّ. ويحتل مسجد المدينة التعليمية وكلية الدراسات الإسلامية مكانة خاصة في بيئة مؤسسة قطر ورؤيتها عا يحمله من غايات وكنموذج في المزج بين التقليد والابتكار بصورة تربط الناس به وتبث الإلهام فيهم، لا سيّما وأنّ من تولى تصميمه الداخليّ إحدى خريجات مؤسسة قطر، وهي منى حمد، مصمم داخليّ أول بادارة المشروعات الرئيسة وخريجة جامعة فرجينيا كومنولث في قطر.

ويمنح المبنى حسًّا بالجمال بمختلف أشكاله وصور التعبير عنه، سواء كان ذلك عبر ضوء الشمس الذي تغمر أشعته المبنى أم عبر فسيفساء ألوانه الطبيعية أو ارتباطه بالطبيعة. فيتيح المبنى دامًا لزائريه ومستخدميه التواصل مع العالم بمفهومه الواسع وفرصة للتأمل. وقد كان المبنى ذو الطابع الإسلامي الذي يمثّل انطلاقة ثقافية نجح فيها العميل والمهندس المعماريّ في تشييد مبنى رائع، ولكنّ المبنى في الوقت نفسه، وإن كان





Abdullatif AlFozan Award for Mosque Architecture

Minarets of the Arabian Gulf

The ground level student entrance takes the form of a carved out undercroft space which contains the five pillars of Islam supporting the mosque above. The undercroft provides a tempered space away from the heat of the sun and cooled by water under the mosque.

In the Middle East buildings consume large amounts of energy for air conditioning and artificial lighting. At QFIS, the faculty and classroom areas are provided with courtyards of predetermined size to give generous indirect natural light whilst significantly reducing solar heat gain and air conditioning. Courtyards also permit the building to be naturally ventilated for extended periods of the year.

The façade and building envelope were also developed to reduce solar heat whilst permitting natural light particularly in the library area. The West elevation is provided with a two skin modulated façade that subtly changes as it wraps around the buildings to mitigate solar heat gain. High performance composite materials such as the GRC cladding were sourced locally to reduce the carbon footprint.

Classrooms and teaching accommodation are both formal and informal and include 'learning corridors' and 'lounges', and outdoor learning in the Islamic garden. The informal approach provides areas for inter-faculty encounters with the wider campus. The scheme also acts as community



themed microclimates around the building and a natural spaces for outdoor learning used comfortably for six months in a year. The specially selected low water landscape is irrigated by grey water from the mosque ablution reducing dependency on desalination.

Two large minarets stand on one side of the structure, rising some 90m. Islamic calligraphy forms the heart of the building, inscribed on almost every element of the structure's surface, from roofs to ceramic tiles to glass windows. The spiral layout of the scheme places the large volume of the mosque at one end with two 90m high minarets at the other end. The area in between is occupied by the students' area and library to the west, and the faculty area close to the mosque. The building is located on a corner plot and minarets and mosque staircase beckon visitors from the campus through the four parts Islamic Garden. The fluid landscape merges with indoor space. Outdoor planting includes olive trees as a symbol of peace and healing Qur'anic plants placed in courtyards.

Starting with massing, the large volume of the mosque is placed on the southern portion of the site and this helps to create shade over other parts of the building including the main mosque courtyard and student spaces. Prevailing winds from campus Park is scooped up by the building form to provide a cool breeze to upper and lower level entrances.



ثهرة للخيال والتصميم الخلاق والأساليب المبتكرة في التشييد وبناء المرافق، فهو أيضاً يعبر عن الإلتقاء بين الدراسة والعبادة.



Abdullatif AlFozan Award for Mosque Architecture

Minarets of the Arabian Gulf



are 54 classrooms bordering small-scale courtyards with inscribed historical botanical and scientific texts, faculty offices and a first-floor library, once stocked, is expected to hold some 100,000 titles.

The mosque, a large white cavernous structure with Quranic verses embossed into its large ceiling, is dotted with small lights like twinkling stars, and houses some 1,800 people in its indoor prayer halls and outdoor courtyard. The main men prayer room on the first floor features an in-house, as yet unstocked library, and a large gilded mehrab in a Qur'an verse-lined alcove. Upstairs, a female gallery room complete with a separate seating area is sectioned off from the main prayer room by a high wall that separates the two genders.

The faculty is separated symbolically from the mosque by a four story ablution cascade. A central two levels courtyard is placed at the heart of the scheme with Qur'anic verse. The mosque itself is elevated and supported by the 'five pillars of Islam' and each pillar is inscribed with a verse from the Holy Qur'an. Underneath, water flows from four streams originating from a garden that lines the perimeter of the building. These gardens are based on an interpretation of paradise, with the streams representing the rivers of wine, milk, honey and water, and the pillars representing the five tenets of Islam. The landscape is based on the traditional four part Islamic Garden dissected by the four rivers of paradise describe in the holy Qur'an. These provide four



# EDUCATION CITY'S MOSQUES completed in 2014 It was opened by The land faculty of Islamic Studies (QFIS), located on **CITY MOSQ** the Education City Campus in Doha, which is part of the Hamad-Bin-Khalifa University.

QFIS is based on the idea of the Islamic 'Kulliyya' or 'place where all knowledge is sought' and the scheme provides a progressive learning environment which places the institution at the forefront of progressive Islamic discourse in opposition to conflict that has gripped the Middle East region. The idea of the Kulliyya suggests that knowledge and faith are interwoven but that all knowledge ultimately comes from faith. This relationship is explored in QFIS through the infinite spiral form of the building plan and the many pathways which bind faculty to mosque. The Education City Campus thus adheres to stringent sustainability standards which means that all buildings are required to achieve LEED silver or above.

The scheme provides world class teaching and faculty space,  $\boldsymbol{\alpha}$  research centre and the Education City campus mosque. In addition to the mosque, the building serves some 114 students enrolled in the Faculty of Islamic Studies. There

Mosque Location



project name: King Faisal Foundation Mosque

client: King Fαisαl Foundation ÂÃeÄAo ÆaÄÇe (TÈÉgÊ AËÌoÍÎaÏÐs € ...†,‡

architect: Kenzo Tange (Tange Associates)

location: Riyadh - Saudi Arabia

number of worshipers: 640

completion Date: 1982





يشكل مسجد مؤسسة الملك فيمل الغيبة جزءاً من مجمّع متعدد الاستخدامات. حيث يضم مكاتب ومحلات تجارية ومرافق تعليمية وشقق سكنية. ويقع المجمّع على موقع مستطيل وتحيط أبنيته ساحةً مفتوحة. كما يقع المسجد في الطرف الشرقي من الموقع بن مبنين مستطيلين. وتقع إلى غرب المسجد ساحة مركزية توفر مكاناً للمصلين وأيضاً لمستخدمي المبانى المجاورة. وبالإضافة لذلك يوجد خلف الساحة بناء يضم مكاتب.

ويظهر تصميم المجمع، كما تكشف الرسومات المعمارية، وجود حل معماري معقد متعدد الطبقات التي تبدو على مستويات مختلفة فوق وتحت الطابق الأرضي، ومع معين الوصول إلى المسجد من خلال الساحة الرئيسة من الطابق الأرضي، ومع ذلك، فقد تم تصميم المستويات بعناية لإيواء وظائف مختلفة عا في ذلك مدخل القاعة على الطابق الرئيس لقاعة الصلاة، في حين تم إخفاء منطقة وقوف السيارات تحت المستوى الرئيس للمسجد في طابق التسوية السفلي على مستويين مختلفين. وقد تم تصميم المكتبة بطريقة تستكمل تصميم المسجد حيث تقع في الطابق السفلي كما هو موضح في المقطع العرضي. ويكشف المقطع العرضي أيضاً أن شكل وملامح المسجد مع الحجم الأسطواني الذي يرتفع فوق قاعة الصلاة يخلق تباينا فريداً من نوعه مع الخلفية الخطية للمجمع العام من جهة، فضلاً عن توازن مثير للاهتمام مع مبنى المخلفية أخرى.

يعتمد المسجد في تصميمه على الأشكال الهندسية البسيطة نموذجاً من المفردات المعمارية والزخارف التقليدية المرتبطة بعمارة المساجد. ويقع المسجد على قاعدة ذات مقطع مربع موازية لاتجاه القبلة، بينما تتخذ قاعة الصلاة شكلاً إسطوانياً. ويحتوي جدار البناء المحيط بقاعة الصلاة على شق عمودي يبدأ من أعلى نقطة فيه. وقد صُمم الجدار الإسطواني بشكل مائل بحيث يشبه الهلال الذي يعلو مآذن المساجد حين النظر إليه من مستوى أرض الموقع.

إن التجريد واستخدام الأشكال الهندسية النقية في التصميم غير مسبوق

90

Abdullatif AlFozan Award for Mosque Architecture

Minarets of the Arabian Gulf

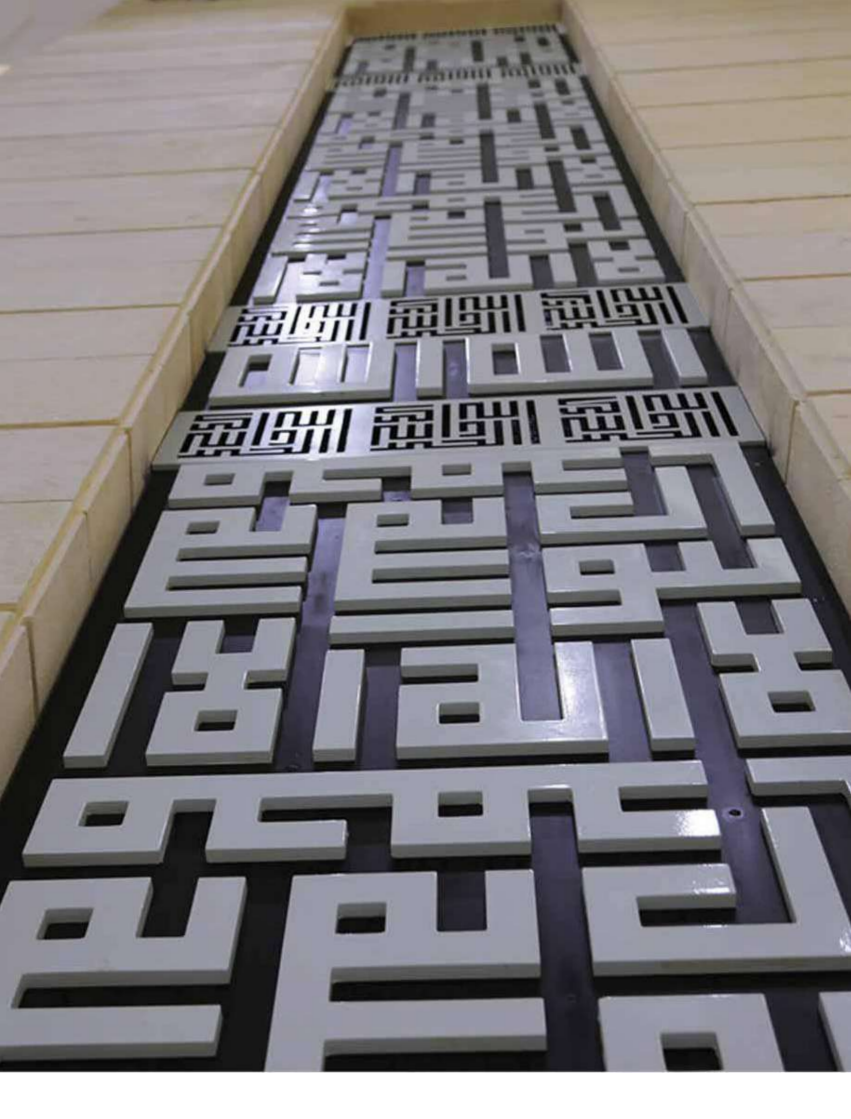


Natural lighting is allowed inside the mosque in quality not quantity. The interior of the mosque reflects purity and a great deal of privacy. There are no windows or ornaments, as the interior looks bare of unnecessary additions. Light is allowed in through either windows on the corners or from above indirectly through the cylinder that covers the prayer hall. This design method not only casts a special atmosphere upon the prayer hall, but also keeps light and heat out, enhancing the need for more cool and quite internal space in contrast with the harsh, hot and noisy exterior.

The mosque was constructed using a reinforced concrete cast in situ and columns and steel facade of glass and aluminum. The outside walls were clad of marble-white matte. Its interior walls were covered with blue tiles.

The design solution manages to provide a contemporary interpretation of mosque architecture without the recourse to the usual conventional forms or features. Instead, it crosses the line between a historic tradition and the required modern advancement towards 20th century architecture by means of a new outlook of pure geometric forms blended in such an intelligent way that does not compromise the very essence of mosque architecture. The design puts forward an architecture that provides a sharp split between the harsh exterior and the interior, between the physical world and the spiritual one.

موقع المسجد Mosque Location



ويستحق الثناء في هذا المسجد. مثل هذا المنهج للتصميم يسلط الضوء على الحاجة إلى الانتقال بعيداً عن «الصور النمطية التقليدية» لعمارة المساجد التي هي مستمرة منذ عصور عبر تاريخ عمارة المساجد. إن التجريد الذي نراه في تصميم المئذنة يتطابق فقاط مع رمزية الوظيفية الحالية حيث تم استبدال «الوظيفة التاريخية للنداء للصلاة» عن طريق المئذنة بواسطة التكنولوجيا الحديثة ومكبرات الصوت، وبذلك بقيت المئذنة كرمز لوظيفة وشكل ليس إلا. ومع ذلك، فلا زالت المئذنة تحافظ على رمزيتها بوصفها أعلى نقطة رأسية في محيط المسجد حيث تعمل على خلق توازن بين العمودي والأفقي في التكوين العام الكلي للمسجد، وفوق ذلك فلا تزال رمزيتها تحتفظ بالوظيفة حين قي التحديد تعمل كدالة على المسجد من جهة، وكنقطة إسناد مرجعية يهتدى بها لتحديد تظل تعمل كدالة على المسجد وما حوله.

تتكون مئذنة هذا المسجد من جزءين مربعين الشكل. ويتكون الجزء الأول من قاعدة توازي أضلعها أضلع الأبنية المحيطة بها. أما الجزء الثاني الذي هو جسم المئذنة، فيقع فوق القاعدة وينحرف عن محورها بـــ ٤٥ درجة. ويظهر الجزآن معاً في مخطط المسجد على شكل نجمة ثمانيّة.

ويظهــر التجريد أيضاً بوضــوح في تصميم واجهات المســجد. فقــد تجنب المصمم تهامــاً اســتخدام أي شيء عدا الأشــكال الهندســية المجردة مع اســتعمال الحــد الأدنى من الفتحــات أو النوافذ في الواجهات المختلفة للمســجد، وكذلك بعــض الفتحات المصمتة. وقد تــم تعويض هـــذا النقص في اســتعمال النوافذ من خلال اســتعمال الشــقوق الضيقة التي تــم تصميمها في زوايــا الجدران بحيث تســمح للضوء بالتســلل داخل المســجد من بعض المناطــق المختــارة بعناية لإضاءة المســجد من الداخــل، وبالتالي توفير مناخ أكثر اســترخاء وهــدوءاً للصلاة بحيث لا يشــت انتبــاه المصلين عــن تأملهم وخلوتهم أثنــاء صلواتهم.

إن أسطح الواجهات الصماء التي تحتوي على فتحات صماء ونوافذ ضيقة إنما



تتجاوب مع التصميم الداخلي للمسعد، والذي يبدو أكثر هيبة وهدوءاً، حيث تنتقل الصفاء والسكينة في جميع أنحاء المسعد. هذا الفصل بين الداخل من الخارج مطلوب ضمن المجمع الذي يضم وظائف متعددة وأغاط مباني مختلفة. فالجو المطلوب داخل المسجد يدعو إلى اتخاذ تدابير التصميم هذه للحفاظ على داخل المسجد خاليا من المحيط المتلوث، فيزيائياً وروحيا.

وبالإضافة إلى ذلك، فقد تصم السماح للإضاءة الطبيعية بدخول المسجد بشكل نوعي وليس كمّي. فالتصميم الداخلي للمسجد يعكس النقاء وقدر كبير من الخصوصية. فلا توجد نوافذ أو زخارف، ولذلك يبدو الداخل مجرداً من أية إضافات لا ضرورة لها. وقد تم السماء للضوء إما من خلال نوافذ الزوايا أو من فوق بشكل غير مباشر من خلال الأسطوانة التي تغطي قاعة الصلاة، طريقة التصميم هذه لا تضفي فحسب جواً خاصاً على قاعة للصلاة التي تبدو هادئة وتشيع فيها السكينة حيث تسبح في أعمدة النور المتسللة من خلال النوافذ القليلة المدروسة بعناية، ولكن أيضاً تبقي الضوء والحرارة خارجاً، وتعزز الحاجة إلى فراغ داخلي أكثر برودة وهدوء في مقابل الخارج قاسي المناخ والأكثر صخباً وضوضاءً.

وقد أنشئ البناء من الخرسانة المسلحة المصبوبة في الموقع والأعمدة الفولاذية وواجهات من الزجاج والألمنيوم. وكسيت جدرانه الخارجية برخام لونه أبيض مطفي. ويغطي جدرانه الداخلية بلاط أزرق اللون. لقد نجح الحل التصميمي في توفير التفسير المعاصر لعمارة المساجد دون اللجوء إلى الأشكال أو العناصر التقليدية المعتادة. وبدلاً من ذلك، فإنه يعبر الخط الفاصل بين التقاليد التاريخية والتطور الحديث المطلوب لعامرة القرن العشريان من خلال نظرة جديدة تستعمل الأشكال الهندسية الخالصة المخلوطة بطريقة ذكية لا تنتقص من جوهر عمارة المساجد. فالتصميم يقدم عمارة توفر حداً فاصلاً حاداً بين الخارج القاسي وبين الداخل، بين العالم المادي والروحي.



مثارات الخليج العربي

ائزة عبداللطيف الفوزان لعمارة المساجد | الدورة الثانية

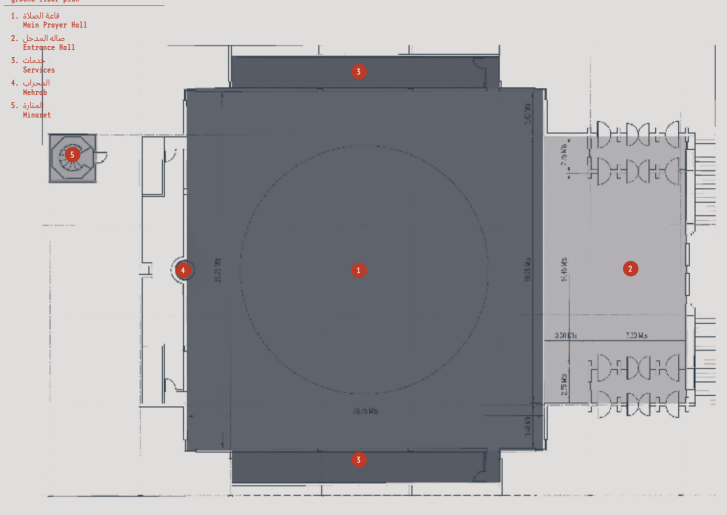
horizontality of the design, whilst being used as reference point in the skyline of the mosque and its surroundings.

The minaret is designed in two square shaped parts. The first part consists of a base parallel to the surrounding buildings. The second part, which is the body of the minaret, is located above the base and deviates from its axis by 45 degrees. The two parts appear together in plan as eight —pointed star.

Abstraction is also seen in the facades of the mosque. The designer avoided completely using anything but abstract geometrical shapes with minimal openings or windows in the elevations and some blind niches. This lack of windows has been compensated by the narrow slits on the corners that allow natural light during the day to the inside of the mosque, providing a relaxing atmosphere for prayers without distractions.

The plain elevations with recessed niches and narrow windows are echoed in the interior, which feels solemn and silent, where tranquility is transmitted throughout the mosque. Such segregation of the interior from the exterior is required within a complex that comprises multi-functions and different building typology. The required atmosphere inside the mosque called for such design measures to keep the interior free from surrounding pollution, physically and spiritually.

93



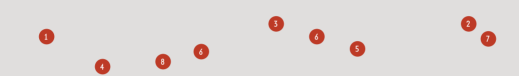
## خريطة plan

- 1. صاله المدخل Entrance Hall
- 2. مكتب Office
- متجر .3 Shop
- مسجد . 4 Mosque
- صاله المدخل للمركز الثقافي .5 Cultural center entrance hall
- المكتبة .6 Librory
- 7. البلازا Plaza
- 8. بازار التسوق Shopping Bazar



- صاله المدخل . 1 Entrance Hall
- 2. مسجد Mosque 3. البلازا Plaza
- 4. الصالة Auditorium المكتبة Librory

- Librory 6. الموقف Porking 7. غرفة الآلات Machine room 8. تحميل Looding





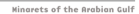




موقع المسجد Mosque Location









cylindrical volume that rises above the prayer hall makes unique contrast with the linear background of the overall complex on the one hand, and an interesting balance with the office building that lies at the farthest end of the complex on the other hand.

The mosque design uses simple geometric shapes instead of architectural vocabulary and motifs associated with traditional mosque architecture. The mosque sits on a square base facing Mecca direction, while the prayer hall is cylindrical. Whereas the wall that envelopes the prayer hall contains vertical incision that starts from its highest point. The cylindrical wall has been designed with a slope to resemble the Islamic Crescent, which is seen on top of the minarets when viewed from the ground level.

The abstraction and the use of pure geometric forms in the design are unprecedented and commendable in this design. Such an approach to design highlights the need to shift away from the 'conventional stereotyping' of mosque architecture that has been going on for ages across the history of mosque architecture. The abstraction seen in the design of the minaret is only matched by its current functional symbolism where the 'functional historical call for prayer' by means of the minaret has been replaced by modern technology using loudspeakers, leaving the minaret as a symbol for function and a form. However, its form as the highest vertical feature of the mosque balances the

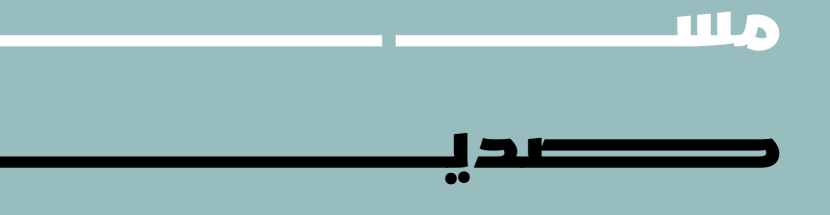


# KING FAISA KING FAISAL COUNDATION MOSQUE FOUNDATION of a multi-use that includes

offices, shops, educational MOSQ for Lities and residential apartments. The complex is located on a rectangular site. Its buildings surround

an open courtyard. The mosque is located at the eastern end of the site between two rectangular buildings. To the west of the mosque lies a central plaza, which provides a place for worshipers and serves the users of adjacent buildings. Behind the plaza lies also an office building.

The design of the complex, as seen in the architectural drawings, reveals a multi layered architectural solution. which provides different levels above and below the ground floor, with access via the main plaza to the mosque from the ground floor. However, the levels have been carefully designed to house different functions including an entrance hall on the main level of the prayer hall, while parking area has been concealed below the main level of the mosque in the basement within two different levels. The library has been designed to complement the design of the mosque, as it is located in the basement floor as shown in the cross section. The cross section reveals that the



Ö × Ø'Ù• Ú¥ Û< € ••• ••

project name: Abdul Rahman Siddiq Mosque

owner: Department of Islamic Affairs âã«ä®•°" ™'å• æ®'½ €âã« ç'"

architect: Yaghmour Architects

location: Dubai, UAE

number of worshipers: 800 worshipers ¦S∵î - €ïÁðñòó ô ã«õ

completion date: 2015



متحررا أكثر فأكثر من التقاليد، فإن مسجد عبد الرحمن صديق بمساحة ١٥٠٠-مربع على جزيرة النخلة جميرا، في دبي عثل عمارة تعتمد نهجاً مبتكراً وجديداً في عمارة المساجد، يتمشل في البساطة والتجريد وعلاقة متوازنة وجريئة بين المواد الحديثة في تراكبات متزنة. وقد تم تنفيذ مواد البناء المستعملة بطريقة حديثة كما أن خطوط المبنى تبدو أنيقة ونظيفة وحادة، في حين يتم التلاعب بالضوء الطبيعي إلى الداخل بطريقة ناعمة وهادئة لتقود المحلين الذين يقارب عددهم الألف باتجاه القبلة إلى مكة المكرمة.

وقد افتتح المسجد أبوابه بعد عامين من البناء. ويستمد مسجد عبد الرحمين صديق اسمه من اسم والد المتبرع بالبناء. أما الإسم المتداول الآخر، على جزيرة النخلة بجميرا في دبي، فيستوحى من الموقع، على المحور الرئيس للجزيرة التي صنعها الإنسان في دبي.

المسجد يكشف طريقة ذكية لاستخدام المواد الحديثة لتعكس العصر الحديث السذي تم بناؤه فيه. فهو يظهر قدراً كبيراً من التجريد، فهناك عناصر مثل المئذنة لم يتم تصميمها في شكلها «التقليدي». تصميم المسجد بالطراز المعاصر يجعله فريداً من نوعه. كما يتألىق الزجاج الأبيض والأزرق في المسجد. وعلى الرغم من المظهر المعاصر، إلا أن المظهر الديني للمسجد ما يزال حاضراً بقوة. أما قبته التي تعلو بارتفاع عشرين مسترا، والمصنوعة من الزجاج الأزرق، وأجزاء من جدرانها الشفاقة لتوفير الضوء غير المباشر الذي يتخلل واجهة القبلة إلى مكة المكرمة. إن تصميم المسجد بشكل عام، بحسب المصمم، يجب أن يعكس البساطة، حيث أنه «كلما كانت البيئة أكثر بساطة أكثر استرخاء كلما كان المبلغ من يتشتت ذهنه في النظر إلى الزخارف والتفاصيل غير الضرورية في تصميم المسجد الداخيلي». ولذلك، فقد كان هدف المصمم من البداية في هذا المسجد توفير فراغ معماري للمصلين ليربطهم كارش مع الموارسة الدينية بدلاً من مزيد من الزخارف والتفاصيل المعماري.

بتكلفة ٢١ مليون درهم، يرى المصمم أن تكاليف المواد وتكاليف اليد العاملة

## موقع المسجد Mosque Location



overlapped on top of one another in a very abstract form that is quite different from the conventional form of the traditional minaret.

The interior in itself is clean, clear and shows a great deal of careful design despite its apparent simplicity. It shows no indulgence in unnecessary details or lavish use of material or color. Rather, it is pure white, with traces of pattern works that run across columns, with an elegant chandelier hung from the only dome in the centre of the prayer hall. The dark blue color of the carpet in the prayer hall runs smoothly along between the columns enhancing the feeling of calmness and purity as it embraces the color of the columns and the beams of light that run down from the dome above.

The careful interior design sustains the feeling of security and enclosure. The blend of colors, material, and light all work together to build up the tranquility and serenity of the space and the calm atmosphere. The design simply introduces a new category in mosque architecture and style, and opens the door for new improvising and experimenting in contemporary mosque architecture.





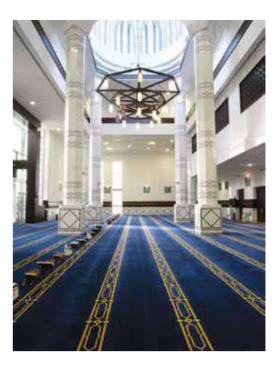
في بناء المستجد بتصميمه المعاصر والبسيط أقل من تكلفة بناء المساجد التقليدية، إذ هناك حاجة لنظم بناء تقليدية وعلمال مهرة يتقنون البناء بتلك الطريقة. فقد تم بناء المستجد باستخدام الرخام والخرسانة والزجاج والفولاذ والألمنيوم بدلاً من الحجر والزخارف الكثيرة المكلفة. فقد أطهر المصمم محاولات لاقتراح أفكار معاصمة جديدة، للمساعدة في تحويل أغاط بناء المساجد.

ويحتوي المسـجد عـلى مئذنة بارتفاع ٤٩ مــترا ويهتد على أرض تبلع مسـاحتها أكثر مـن ١٧٠٠ متر مربع. ويسـتوعب حوالي الف مصل. ٥٠٠ في قسـم الرجـال و ٢٠٠ في جناح النسـاء. ويحتـوي أيضاً عـلى قاعات للرجال والنسـاء مرتبطـة معاً، ويحتـوي على أماكن الوضوء، ومقـر لإقامة الإمـام، وآخر للمؤذن.

التصميم في حد ذاته سهل للغاية، ولكنه مبتكر ومميز ويعكس النمط الحديث في تصميم المسجد الذي يختلف تماماً عن الصورة النمطية الشائعة للمسجد التقليدي. وقد كان هذا قصد المصمم من البداية كما أشار في معرض شرحه لفكرة التصميم.

ويتضمن مخطط الطابق الأرضي للمسجد قاعة واسعة للصلاة واسعة تحيط بها وظائف أخرى ، تشمل المقر الرئيس للسكن والساحات الخارجية ومناطق الصلاة، في حين تم فصل المئذنة عن بقية المجمع. يظهر تخطيط الطابق الأرضي وجود محور واحد قوي ينطلق من المدخل الرئيس للجدار القبلة، ولكن يمتد هذا المحور عبر المساحات الداخلية والخارجية، كما يمتد عبر ساحة مفتوحة خارجية. في حين أن قاعة المساحات الداخلية تحتل الموقع الرئيس، فإن المساحات الأخرى تعمل كعناصر مساعدة حول القاعة الرئيسة للصلاة. ومع ذلك، وعلى الرغم من وجود هذا المحور إلا أنه قد تم تجنب التناظر حوله، وفي الواقع فقد جاء توزيع المساحات حول المحور غير متوازن من الحمين.

المقاطع والواجهات المعمارية المسجد تكشف العلاقة بين المئذنة الطويلة وبقية المسجد من جهة، والعلاقة بن المناطق الداخلية والخارجية للصلاة من جهة أخرى.



موقع المسجد Mosque Location

105

منارات الخليج العربي

\_\_\_ائزة عبداللطيف الفوزان لعم\_\_ارة المس\_اجد | الدورة الثاني\_\_ة

موقع المسجد Mosque Location

The ground floor plan of the mosque comprises a large prayer hall surrounded by other functions, which contain the main residence and the courtyards and external prayer areas, while the minaret is detached from the rest of the complex. The planning of the floor plan shows one strong axis that runs from the main entrance to the Qibla wall, yet that axis runs through external and internal spaces, as it runs across the external open courtyard. While the main prayer hall occupies the main location, other masses serve as auxiliary around the main hall. However, symmetry is avoided around the main axis, and in fact the distribution of spaces around the main axis is unbalanced.

The sections and elevations of the mosque reveal the relations between the tall minaret and the rest of the mosque on the one hand, and the relations between the internal and external prayer areas on the other. However, the relation between the internal prayer space (the prayer hall) and the external spaces (the courtyard) seems to be out of proportion, with the former overwhelmingly oversized compared to the latter. Yet, this could be justified in relation to the harsh outside hot weather. Moreover, the courtyard is designed as a corridor-like rectangle with one of its sides twice in length as the other.

The designer adopted a simple approach in his design, where multiple layers are visibly clear in the elevations. The minaret itself consists of layers of various heights

2 Interview with Dr Yaghmour. See (http://www.thenational.ae/ news/uae-news/palm-jumeirahmosque-has-unique-design) visited online on 27 August 2016

ومع ذلك، فإن العلاقة بين الفضاء الداخلي للصلاة (قاعة الصلاة) والمساحات الخارجية (الفناء) تبدو خارج النسبة والتناسب، حيث تبدو الأولى ساحقة الحجم بالمقارنة مع الثانية. ومع ذلك، وهذا يمكن تبريره فيما يتعلق بالجو الخارجي الحار القاسي. وعلاوة على ذلك، فقد تم تصميم الفناء بشكل مستطيل بما يحاكي الممر حيث أحد ضلعي المستطيل تقرياً ضعف طول الآخر.

وقد استعمل المصمم نهجاً بسيطاً في تصميمه، حيث تبدو طبقات متعددة واضحة في الواجهات المعمارية. كما تتكون المئذنة نفسها من طبقات بارتفاعات مختلفة تتداخل فوق بعضها لبعضاً في شكل تجريدي جداً يختلف تماماً عن هذا الشكل التقليدي للمئذنة التقليدية.

أما التصميم الداخلي للمسجد بحد ذاته فهو واضح ونقي، حيث يبدو قدر كبير من التصميم الواعي على الرغم من البساطة الواضحة. فالتصميم لا يعكس أي انغصاس في تفاصيل لا داعي لها أو استخدام كثير من المواد أو الألوان البراقة، بدلاً من ذلك، فالمسجد من الداخل أبيض نقي، مع آثار بعض الأعمال الزخرفية المجردة التي تظهر هنا وهناك على الأعمدة، بوجود الثريا الأنيقة المعلقة من القبة الوحيدة في وسط قاعة الصلاة. كما يجري اللون الأزرق الداكن من السجاد في قاعة الصلاة على طول القاعة بسلاسة بين الأعمدة لتعزيز شعور من الهدوء والنقاء حيث يتعانق لون الأعمدة مع أشعة الضوء التي تنهمر بالقبة التي تعلو وقها.

إن التصميم الداخلي الذي يعكس وعياً وعمقاً يحافظ على الشعور بالأمن والإحتواء. إن مزيج الألوان والحواد والضوء جميعاً تعمل معاً لبناء الهدوء والصفاء والسكينة في الفضاء الداخلي. التصميم ببساطة يقدم نموذجاً جديداً، ويفتح الباب للإرتجال ومحاولات جديدة جريئة في عمارة المساجد المعاصرة.



Abdullatif AlFozan Award for Mosque Architecture

Minarets of the Arabian Gulf



orientation to the Qibla in Mecca. The design of the Mosque in general, according to the architect, should reflect simplicity, where "the more simple and the more relaxed environment you are in, the more you will be with God instead of distracted by unnecessary details,».² Therefore, the architect intended to provide worshippers with space that connects them more with the religious practice rather than more details.

At a cost of Dh21 million, its materials and labor costs were less expensive than traditional mosques. It was built using marble, concrete, glass, steel and aluminium instead of stone and ornaments. The architect attempts to manifest ideas of proposing a new contemporary means for a mosque, to help transform the building typology in building mosques.

The mosque has a 49-metre minaret and spans more than 1,700 square metres. It has capacity for 1,000 worshippers; 800 in the men's section and 200 in the women's. There are men's and women's praying halls with courts tied to each, two ablution areas, the imam's residence, and one for the muezzin.

The design in itself is quite simple, yet novel and distinguished to reflect a modern approach in mosque design that is quite distinct from the common stereotype of a traditional mosque. This was the intention of the designer from the outset as he stated.

3

107

# الطابق الأرضي Ground Floor

- 1. الفناء Mosque Court (Sahen Al Masjed) 2. قاعد الصلاة Proying Hall 3. المحراب Mihrob

- عمدخل النساء .4 Female Entry Court 5. المنارة Minaret
- الوضوء ودورة المياه .6 Abolution Zone
- 7. سكن الإمام Imam Residence
- 8. سكن المؤذن Moathen Residence

موقع المسجد Mehrab Cross Section





موقع المسجد Mosque Location

108

موقع المسجد Mosque Location





lines clean and sharp while natural light is manipulated into the interior and used to direct the 1,000 worshippers in the direction of Makkah. $^{\rm 1}$ 

The Mosque opened after two years of construction, the Abdulrahman Al Siddik mosque, named after the benefactor's father. Its second name was due to its location, on the spine of the man-made island in Dubai.

The mosque reveals an intelligent way of using modern material to reflect the modern time it was built in. It also shows a great deal of abstraction, as its elements like the minaret has not been used in its 'conventional' form. Its cubist design makes it unique. The mosqu's white and blue glass glistens. Yet despite its contemporary feel, the mosque's religious aspect is strongly present. Its 20-metre high dome, made of blue glass, and parts of its walls are transparent to provide indirect light that filters through the wall following the facade's

<sup>1</sup> http://gulfnews.com/gn-focus/ special-reports/ramadan/the-evolution-of-mosques-1.1856572

ö²«÷ 'Ùøù «ú ••• ••

project name: Ahmed Fatih

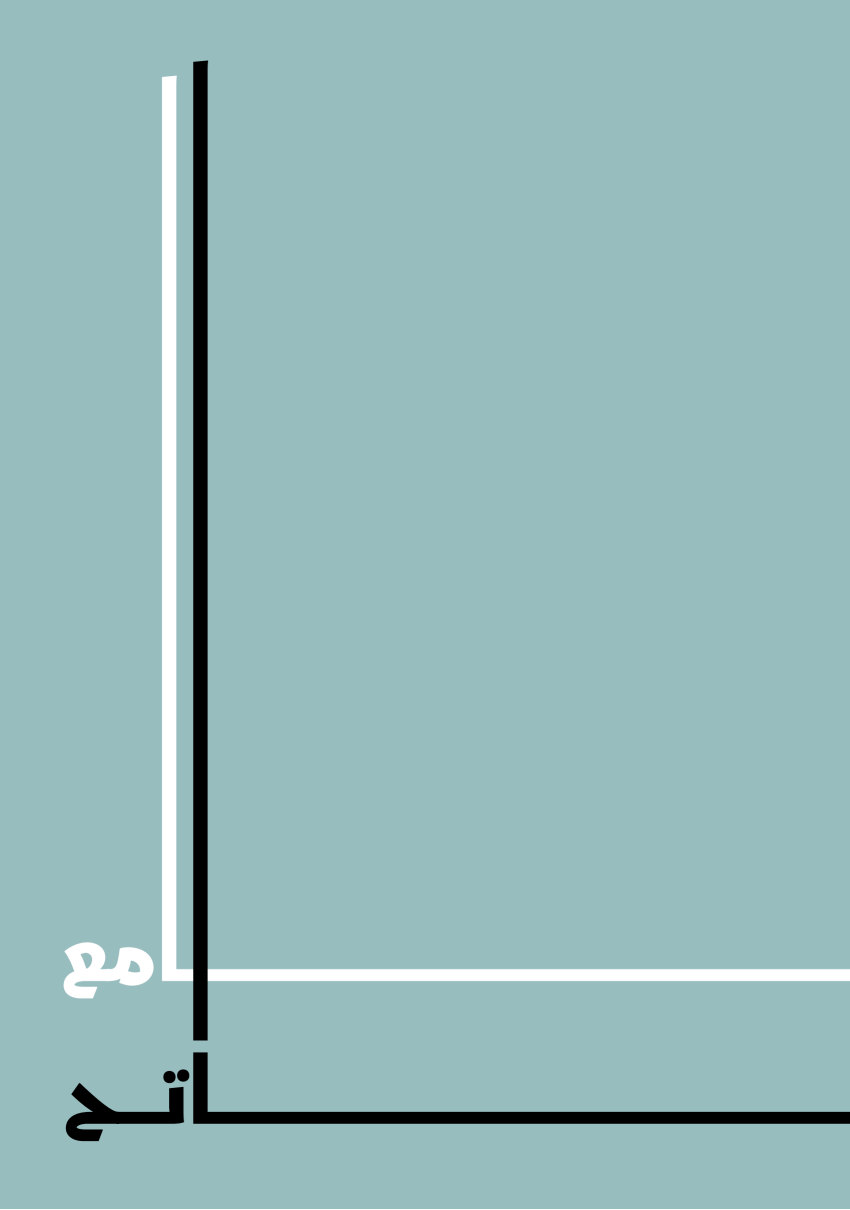
owner: Ministry of Justice, Islamic Affairs and Awqaf

architect: Dar Al Handasah Consulting Engineers (Shair & Partners)

location: Manama - Bahrain

number of worshipers: 7000 worshipers

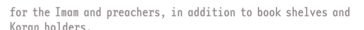
completion date: 1988



جامع أحمد الفاتح يعرف أيضاً باسم مركز أحمد الفاتح الإسلامي. وقد تم بناؤه على يد أمير البحرين الراحل الشيخ عيسى بن سلمان آل خليفة عام ١٩٨٧م. وسمي تيمناً باسم أحمد الفاتح الذي فتح البحرين. ويقع على الشاطئ الشرقي لمدينة المنامة.

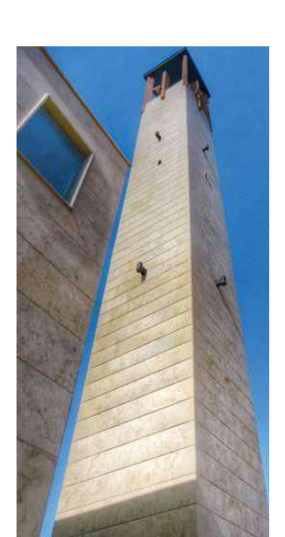
ويضم المركز الذي تأسس عام ١٩٨٣م. مسجداً وقسماً للدراسات القرآنية ومكتبة إسلامية، إضافة إلى مكتبة الشيخ عيسى بن سلمان التي افتتحت في العام ٢٠٠٦. وتبلغ مساحة الجامع نحو ٢٠٠٠ متر مربع، ويستوعب ٧٠٠٠ مصل. ويعد معلماً مهماً على المستوى المعماري والحضاري حيث تم تصميمه بأسلوب مبتكر يمكن تصنيفه ضمن الطراز الإسلامي الحديث. كما يشهد الجامع الأنشطة العديدة التي تقام فيه، إضافة إلى كونه المقصد الأول للبحرينين وزوار المملكة لأداء شعائر صلاة الجمعة فيه. كما يتحول الجامع في شهر رمضان من كل عام إلى مكان لاعتكاف المسلمين وتحري ليلة القدر، إضافة إلى مسابقة البحرين السنوية لحفظ القرآن الكريم.

ويضم الجامع، قاعة رئيسة للصلاة وأخرى للنساء، وفناء، ومتوضأ، إضافة إلى ساحة مفتوحة ومكتبة. وللطابق الأرضي خمسة مداخل، وهي: المدخل الرئيس، ومدخل الزائرين، ومدخل لــذوي الاحتياجات الخاصة، والمدخل الشمالي، ومدخل لكبار الضيوف، بالإضافة إلى صالة للإستقبال، ومكتبة، وفناء (حـوش) وقاعة الصلاة الرئيسة، والمحراب، والمحتبدات، وموقف السيارات. أما الطابق الأول فيضم إدارة المركز وقاعة للصلاة وداراً لعلوم القرآن الكريم وفناء. ويتكون المسجد من قبة ضخمة بنيت من الألياف الزجاجية النقية، وتعد أكبر قبة مصنوعة من الألياف الزجاجية في العالم. وقد استخدمت عدداً من مواد البناء في الجامع منها الرخام الإيطالي المستخدم في الأرضيات، والأبواب المصنوعة من خشب الساج المستورد من الهند. كما يحتوي الجامع على عدد من الكتابات القرآنية التي تحيط أعلى الجدران الداخلية للجامع، والمكتوبة بالخط العربي الكوفي التقليدي المستخدم عادة في زخرفة وتزيين جدران المساجد تقليدياً.



In the inner open courtyard, a combination of marble, stone and plaster were used in a consistent harmonious blend that added agility to the arches. Therefore, architectural planes were manipulated in such a clever way in the courtyard, which reflected a deep sense of conscious design and awareness of the ratios and proportions needed to come up with an elegant and agile arch. At the top of the elevations stucco freezes were used, which remind of traditional architecture in Bahrain.

In addition to the main dome above the prayer hall, there was a group of domes that create a balance with the enormity of the main one. A dome above the main entrance was built, as well as domes on both ends of main axis perpendicular on the Qibla wall. These three domes were designed in different sizes, also with variations in height in relation to size of the volume and space they cover, and with a carefully designed proportion and relation with the main dome. The minaret design adhered to the implicit use of historical references inspired by traditional mosque architecture, albeit transformation and abstraction was present to reflect traditional Islamic architecture of mosques in essence, yet within a contemporary form.



قديم يعود تأليفه وطباعته إلى أكثر من ١٠٠ عام. وإضافة إلى كونه مكاناً للعبادة فإن الجامع يعد أحد مناطق الجذب السياحي الرئيسة في مملكة البحرين.

إن التكويــن المعــماري للجامع من الخــارج يوحــي بالعظمة التي نشــاهدها في المســاجد العثمانيــة. حيث تبدو كتل المســجد متراكبة وتعلــو باتجاه القبة الرئيســة التي تســيطر على التكوين الكلي للجامع رأســياً وأفقياً. أمــا المئذنتان المحيطتــان فتعملان على تــوازن الأفقــي مع الرأسي عــلى طرفي المحــور الرئيس الــذي يتعامد مع قبــة الجامع.

في هــذا التكوين المعماري تغلب الرأسية عـلى الأفقية، ويبدو ذلـك واضحا أيضاً بالنظر إلى الأقواس التي تحيط بالأفنية المكشــوفة للمســجد حيث تميل نســبها للإســتطالة رأســياً والتــي ترتفع عــلى أكثر من طابــق. وهذه الرأســية للمســجد عــلى ضخامته في التخطيــط الأفقي تعطي للفراغــات الداخلية والخارجيــة فخامة وضخامــة توحي بالرهبة وتضفــي جــواً من الســكينة والهــدوء على أجوائــه الداخليــة تتطلبها طبيعــة الجامعة التعددــة والروحانية.

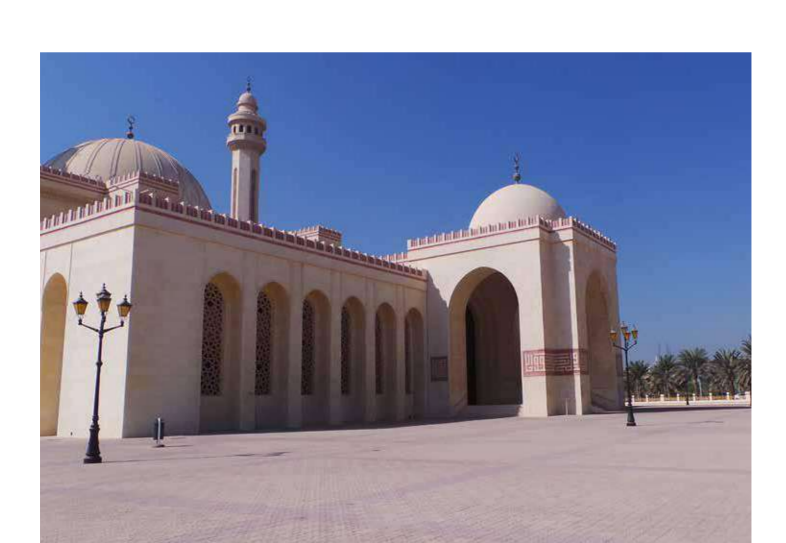
المخطط العام للجامع يبدو وكأنه هيل للتصميم الكلاسيكي من حيث وجود تناظر حول محور رئيس للجامع يتعامد مع جدار القبلة. والتناظر يبدو تناظر تاما في الطابقين الأرضي وطابق الميزانين. وقد تم تصميم القاعة الرئيسة للصلاة على شكل مربع تقع على زواياه الأربع أعمدة ضخمة تحمل القبة الرئيسة، ويحيط بالقاعة ما يشبه الممر من الجهات الأربع. وهو تخطيط غير مألوف للجواً مع التقليدية حيث تهيل قاعة الصلاة للأستطالة بحيث يكون الضلع الأطول باتجاه القبلة وذلك لأمر شرعي يتمثل في أفضلية الصف الأول في الصلاة. وفوق ذلك يلاحظ وجود ما يشبه الإيوانان اللهذان يفصل بينهما وبن القاعة هذه الممرات المحيطة بالقاعة الرئيسة للصلاة.

أما الفناء الخارجي المكشوف فيحيطه ممرات من جميع الجهات، والتي تقود لفراغ قاعة الصلاة الرئيسة من جهة القبلة. كما تقود إلى ممر يؤدي لفراغات الخدمة أفقياً في نفس الطابق ورأسياً من خلال مجموعة أدراج إلى فراغات الصلاة والمركز وقاعة



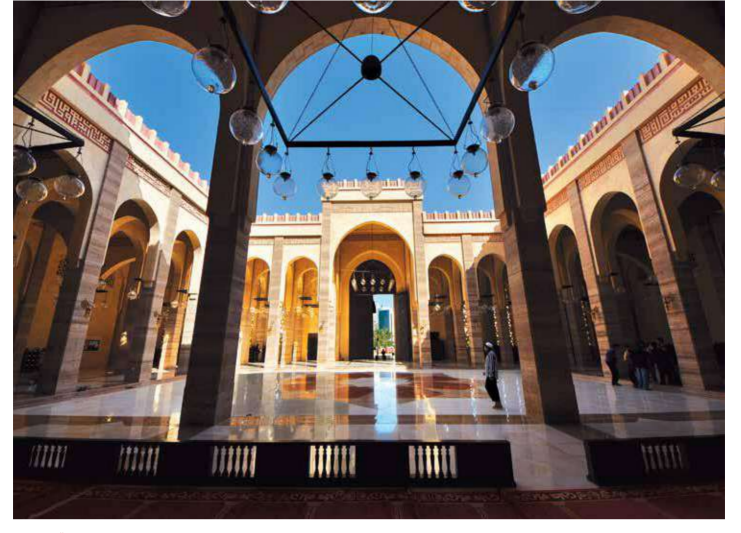


موقع المسجد Mosque Location









موقع المسجد Mosque Location



Abdullatif AlFozan Award for Mosque Architecture

Minarets of the Arabian Gulf



sides that lead to the main prayer hall from the Qiblah side. They also lead to a passage that ends up in service spaces on the same floor, and leads through stairs to the Mezzanine where women prayer hall is located.

The general outline of the mosque and its spatial composition suggest bulkiness and magnitude. The thick bearing walls are used, in the same way traditional mosques built around the Muslim world. However, the planning reveals iron-grid system, with no tilts or change of direction in the overall spatial composition or among its parts, which can be seen in mosque architecture in general due either to site constraints or Qibla direction.

The interior design of the mosque reflects the same gravity, magnitude and elegance perceived through its external composition. The huge chandelier that hangs close to worshipers and stretches over a vast horizontal space seems to achieve a balance between the vertical and horizontal and breaks the overwhelming huge space of the main prayer hall. Colors used in the interior also add to both visual and psychological tranquility and comfort needed to provide the atmosphere for spiritual meditation. Windows surrounding the prayer hall allows light rays to sneak through the slits above, including those around the main dome. Wood has been also used in its natural colour, dark brown, in many of the architectural elements inside the mosque, such as the Minber, and wooden chairs provided

النساء في طابق الميزانين.

المخطط العــام للجامع وطريقــة تركيبته الفراغيــة توحي بالكلاســيكية والضخامة والثقــل. فالجدران ســميكة وتوحــي بالطريقة التقليديــة التي بنيت بها عــدد من الأمثلة مـن المســاجد في العالم الإســلامي القديم. وعــلى الرغم من ذلــك فكان تخطيــط محاور الجامع الرئيســة متقاطعاً ومتعامــدا ودون وجود انحناءات أو زوايا بــين المحاور كما نجدها في الكثــير مــن الجوامع التقليدية التــي تمليها عادة إمــا محددات الموقع أو اتجــاه القبلة.

التصميم الداخل للجامع عكس الثقل والضخامة والفخامة التي تبدو من التصميم الداخل للجامع عكس الثقل والضخامة والفخامة التي تبدو من التشكيلات الخارجية للجامع، فالثريا الضخمة التي تدنو من المصلين وتفترش مساحة كبيرة لتمتد بشكل أفقي تأتي لتحقق التوازن مع رأسية وأفقية الجامع الغالبة ولتكسر من ضخامة فراغ قاعة الصلاة الرئيسة. كما تعكس الألوان الهادثة المستخدمة في فراغات الجامع الداخلية الهدوء والراحة البصرية والنفسية المطلوبة لتحقيق جو روحاًني تعبدي هادئ. كما تسمح النوافذ المحيطة بجدران قاعة الصلاة الداخلية للنور بالتسلل عبرها وعبر كثير من النوافذ التي تعلو بارتفاعات مختلفة تصل حتى القبة الرئيسة حيث تنساب حزم النور ناثرة الضياء وتعانق الألوان الهادئة للجامع من الداخل. كما استخدم الخشب الطبيعي بلونه البني الداكن في عدد من مفردات الجامع المعمارية كالمنبر وبعض المتكآت لجلوس الإمام والعلماء لإلقاء الدروس وبعض قطع الكتب الخشبية لوضع المصاحف فيها.

وفي الفناء الداخلي المكشوف استعمل مزيج من الرخام والحجر والجص في تركيبة متناسقة أضفت رشاقة على الأقواس المستخدمة. فقد تباينت السطوح المعمارية في واجهات الفناء بشكل متناسق وحس واع ومدرك للنسب الفنية والتناسب بين أجزاء القوس المختلفة. وفي أعلى الواجهات كانت الشرفات التي تم تطعيمها بالجص مذكرة بطريقة البناء التقليدية في البحرين.

وبالإضافة للقبة الرئيسة التي تعلو قاعة الصلاة كانت هناك مجموعة من





موقع المسجد Mosque Location

منارات الخليج العربي

ـــائزة عبداللطيف الفوزان لعمـــارة المســـاجد | الدورة الثانيـــة

both ends of the main axis, which runs across the main dome.

In this architectural composition, the vertical dominates over the horizontal. This is so obvious given the arches that surround the open courtyard, where their proportions tend to elongate vertically and rise to more than one floor. This vertical composition of the mosque despite its bulky horizontal layout, gives interior and exterior spaces magnitude and elegance and casts peace and tranquility upon the internal atmosphere required for worship and spiritual meditation.

The general planning of the mosque is reminiscent of classic design in traditional historic architecture in terms of the symmetry found around one main axis perpendicular on the Qibla wall. This symmetry is apparent in the planning of both the ground and mezzanine floors. The main prayer hall is square in shape with four huge corner pillars that support the main dome, flanked by corridors from all four sides. This planning is unusual in typical traditional mosques. Instead, it is common to have the longest rows in the main hall parallel with the Qibla wall to have the maximum number of prayers possible in the each row. Moreover, there exist on both sides of the main prayer hall two Iwans separated by these corridors that act as dividers between the main prayer hall and the Iwans, which also adds to the peculiar spatial design.

The outside open patio is surrounded by corridors from all

117

3

7

الطابق الأرضي Ground Floor 1. قاعة الصلاة الرئيسة Main Prayer Hall

- فناء . Court
- court
  رواق .
  رواق Arcade
  مصلی النساء .
  جوشاء Prayer Hall
  المخزن .
  Store
  مکتبة .
  د ناتمت
  المدخل الرئيس .
  Main Entrance Hall

- الطابق الأول First Floor ماعة الصلاة الرئيسة .1 Main Prayer Hall
- Moin Proyer Holl
  2. خاء خاء
  Courtyard
  3. دار علوم القران الكريم Holy Quran science center
  4. ادارة المركز Administration office

1

- رواق . Arcade



موقع المسجد Mosque Location

القباب التي تعمل على خلق توازن مع ضخامة القبة الرئيسة. فهناك قبة تعلو المدخل الرئيس وقبتان على طرفي المحور الرئيس المتعامد مع جدار القبلة. هذه القباب الثلاث جاءت متفاوتة الأحجام والإرتفاع بالنظر للفراغات التي تعلوها وبالنسبة لعلاقتها بالقبة الأم. أما المئذنتان فجاءتا فريدتان في تصميمها بشكل يوحي ضمنيا باشتقاقات واستعارات من وحي عمارة المساجد التقليدية، وإن كانت الاستعارة والنقل ليس حرفيا بل جاء بطريقة تعكس غط عمارة المساجد مضمونها الإسلامي ولكن بشكل معاصر.

120

Abdullatif AlFozan Award for Mosque Architecture

Minarets of the Arabian Gulf







exist five entrances, namely: the main entrance, the visitors' entrance, the entrance for people with special needs, the northern entrance, and the VIP entrance. The ground floor also comprises reception lounge, library, courtyard, main prayer hall, mihrab, minarets, storage area, women prayer area, and car parking. The first floor comprises management centre, women prayer room, Dar Al-Koran and courtyard. The Mosque has a huge dome made of pure fiberglass; the largest in the world. The building material used in the mosque includes Italian marble flooring, doors made of teak wood imported from India among others. The Mosque also contains Koranic inscriptions that surround the top inner walls in traditional Kufi style traditionally used in the decoration of mosque walls.

Ahmed Al Fateh Islamic Centre Library contains about 7,000 books, some of which are very old, that date back more than 100 years ago. In addition to being a place of worship, the mosque is also one of the main tourist attractions in the Kingdom of Bahrain.

The external architectural composition of the mosque suggests grandure and bulkiness similar to that seen in Ottoman mosques. The blocks of the mosque overlap in ascending way towards the main dome, which dominates the overall vertical and horizontal configuration of the mosque. The surrounding two minarets seem to work to balance the horizontal and the vertical configuration on







ALFATE ALFATEH GRAND
MDSQUE; also known as
Almed Al Fateh Islamic Centre.
I ws built by the late Amir of
Bohrain, Shaikh Isa bin Salman
Alkalifa in 1987 and named
urter the name of Ahmed Al Fateh
who conquered Bahrain. It is
located on the east shore of
Manama.

The center, which was founded in 1983, comprises a mosque and a department for Koranic studies and Islamic library, as well as Sheikh Isa bin Salman Library, which opened in 2006. The total combined area of the Grand Mosque is about 6,500 square meters, and it accommodates 7,000 worshipers. It is considered an important architectural and cultural landmark, as its design reveals an innovative style that can be classified as modern Islamic. The Mosque hosts many activities, in addition to being the first destination for Bahrainis and visitors to perform the Friday prayers. It turns in the month of Ramadan each year to a place of solemn assembly of Muslims to observe Al Qadr night, and as a hub for the annual Bahrain contest to recite and memorize the Koran.

The Mosque comprises the main prayer hall for men and another for women, a courtyard, an ablution, in addition to an open plaza and a library. In the ground floor there

سم المشروع : جامح مشيرب

المالك: مشدب

المعماري : John McAslan + Partners

الموقع : الدوحة - قطر

عدد المصلين : ١٦٠٠ مصلي

تاريخ الإنتهاء: ٢٠١٥

## MUSHAIREB MOSQUE







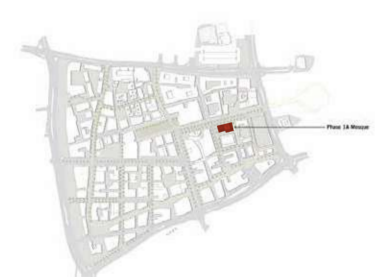
تقف شركة «مشيرب العقارية»، التابعة لمؤسسة قطر للتربية والعلوم وتنمية المجتمع، وراء إنشاء جامع مشيرب الواقع في الحي التراثي ضمن مشروع «مشيرب قلب الدوحة». ويوفر مركز مشيرب لإثراء المجتمع وسيلة للتعلم وتعزيز الخبرات، من خلال ورش ويوفر مركز مشيرب لإثراء المجتمع وسيلة للتعلم وتعزيز الخبرات، من خلال ورش العمل والمؤقرات والفعاليات الثقافية والمعارض، التي تركز في التراث القطري، إلى جانب سلسلة من الأنشطة والفعاليات. وقمكن الزوار أيضاً من الحصول على نظرة ثاقبة على رؤية وخصائص مشيرب العقارية، من خلال مشروعها المميز (مشيرب) القائم في وسط قلب مدينة الدوحة. ويهدف مشروع مشيرب العقارية لتجديد مساحة قدرها وسط قلب مدينة الدوحة. ويهدف مشروع مشيرب العقارية لتجديد مساحة قدرها أساوب حياة متأصل في التراث القطري، وتبني تكنولوجيات حديثة. وقد اختارت مشيرب العقارية فكرة بناء هيكل عائم يرسو قبالة كورنيش الدوحة، عثل جسرا بين المباني العديثة والأبراج في منطقة الخليج الغربي وبين مركز الدوحة المدينة القديمة. بالإضافة الحديثة يرمز إلى البر والبحر بوصفها محورين أساسيين في تاريخ مدينة الدوحة. وقد ساعد على أن تصبح المدينة ميناء مهماً ومركزاً تجارياً.

يقع جامع مشيرب في الحي الترافي ضمن مشروع «مشيرب قلب الدوحة» الذي يعيد كتابة تاريخ الدوحة، ولا يفصله عن سوق واقف سوى دقيقة واحدة وهي المنطقة عند مترو الدوحة الذي هر من أسفل الجامع والأسواق. ويندرج الجامع ضمن المرحلة الأولى من مشروع «مشيرب قلب الدوحة، بالقرب من متاحف مشيرب. يستقبل الجامع المصلين القادمين من المنطقة المجاورة والسوق المحاذية، ومن مختلف المناطق الأخرى أيضًا. ويتد الجامع على مساحة ١٤٠٠ متر مربع، ويتسع لل ١٦٠٠ مصل، ويتضمن قاعتي صلاة منفصلتين للرجال والنساء. كما تتوافر مواقف تحت الأرض للسيارات، ومصاعد لتسهيل الحركة الرأسية والوصول من مواقف

124

Abdullatif AlFozan Award for Mosque Architecture

Minarets of the Arabian Gulf



total isolation from the outside world, much needed for best meditation.

The mosque design reflect simple composition and conceptual thinking, yet it puts forward a new approach that highlights the importance of the interior, while integrating a vital relationship with the exterior. It is introverted design characterized by lack of windows. It provides an inspiration as how to manipulate light inside, and the extent to which it is possible to integrate various components and spaces of the mosque.



125



منارات الخليج العربي

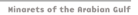


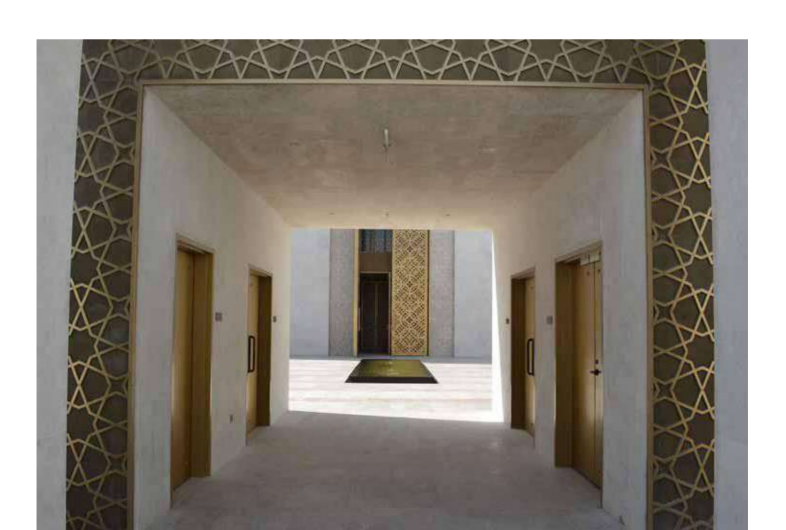












توفير الظلال والتهوية الطبيعية والمياه لضمان توفير بيئة مريحة للصلاة والعبادة. ومن الناحية البصرية المعمارية يطل الجامع مئذنته التراثية التي تستلهم شكلها من مآذن جامع القبيب وجامع الإمام محمد بن عبد الوهاب ويقابل مئذنة مركز الشيخ عبد الله بن زيد في تناغم حضاري. وبالإضافة لذلك يقدم الجامع لغة معمارية جديدة، إذ تطالع الداخل إلى ساحته بوابات مستوحاة من بوابات القصور والمساجد التي الستلهمت استعاراتها التاريخية من شواهد العمارة العربية التقليدية، التي تبدو حاضرة في جدران الجامع على شكل زخارف ورسوم اكتست بها قاعتا الجامع .

وقد جاءت الزخارف الهندسية المستخدمة في التصميم الداخلي بسيطة وضمن أغاط متميزة شكلت علامات مميزة ضمن السطوح المعمارية التي تميزت بأنها تميل للرمزية والتجريد أكثر من استعمال التفاصيل الكثيرة التي تخرج الفكرة العامة للتصميم من إطارها البسيط المجرد. لكن النتوءات والفرزات التي احتوتها السطوح الداخلية والخارجية كانت مدروسة بعناية لكسر حدة الجمود في بعض السطوح الكبيرة دون اللجوء إلى كثير من العناص المعمارية على الواجهة ذاتها.

وهيز الجامع بسطاطة وثراء فراغاته الداخلية ومنبره. ويتميز بالتصميم الهندسي المتميز للقاعمة الرئيسة، الذي يتيح دخول ضوء الشمس خلال فترة النهار، حيث جاءت فكرة ذكية بالإستعانة نهاراً بضوء الشمس في إضاءة الجامع من الداخل في أجواءً متناغمة توحي بالهدوء والسكينة. وهذه الإنارة الذكية تتيح انعكاس أغاط الزخرفة المستعملة، وهدو ما يتيح الاستغناء عن المصابيح طيلة ساعات النهار. ويعتمد الجامع الرسوم





منارات الخليج العربي

ائزة عبداللطيف الفوزان لعمارة المساجد | الدورة الثانية

127

worshipers, once the imam or the preacher starts Friday Khotbah, they tend to wear headphones, as they listen to a direct translation that comes tens of kilometers away from Mosque of educational city, as the two mosques are associated with Qatar Foundation.

The mosque features a beautiful façade, characterized by simplicity and abstraction. It comprises a few slots carefully designed to paint a palette of harmonious white that runs across the facades horizontally and vertically. The minaret mimics traditional ones and that of Mosque of Mohamed Abdel Wahab as a contemporary model. It is notable the absence of arches in their traditional form. Instead, openings and windows have been designed as rectangles with no curves, which were consistent with the overall architectural form of the mosque.

The general site plan shows two streets surrounding the mosque. One leads to a ramp down to the car parking under the mosque. It separates the main hall of the mosque from the back block that comprises the stairs leading to the mezzanine. The ground floor comprises a courtyard with ablution and palm trees. Between the courtyard and the main prayer hall there exists a buffer area with entrance to the mosque floor and stairs for women prayer area and the stairs that lead to Imam house . The main hall is very remarkable. It is designed without windows but two at the farthest ends of Qibla wall. This allows worshipers to have



النمطية الهندسية والتصاميم المعروفة في الفن الإسلامي، ويحتضن تصاميم ذات أفكار عصرية ممزوجة برسوم نمطية تاريخية متنوعة الأشكال والأحجام.

ومــن التناغم المدهش ارتبــاط هذا الجامــع ثقافياً في الخطــب والــدروس ارتباطا بجامع المدينــة التعليمية حيــث يتبع الجامعاًن لمؤسســة قطر. فمن الملاحــظ أن رواد الجامع من المصلين، مــا إن يبدأ إمام الجامع أو الواعــظ في إلقاء الدرس، يرتدون ســماعات على آذانهم في اســتماع وإنصات، يســتمعون إلى ترجمــة مباشرة للــدرس الذي يلقيه الشــيخ الجالس أمامهــم، لكــن الترجمة لا تتــم في قاعة مجاورة، بــل في منطقة تبعد عــشرات الكيلومترات عــن الجامع، في جامع آخــر هو جامـع المدينة التعليمية الشــقيق الأكبر لجامع مشــيرب حيــث يتبع الجامعاًن مؤسســة قطر.

ويتميز الجامع بواجهته الجميلة، التي تمتاز بالبساطة والتجريد. فقد تم استعمال فتحات قليلة وبعناية فائقة ليرسم المصمم لوحة من مستوى متناغم باللون الأبيض الدي يمتد عبر الواجهات أفقياً ورأسياً صعوداً باتجاه المئذنة التي تحاكي المآذن التقليدية ومئذنة جامع محمد عبد الوهاب كنموذج معاصر. ويلاحظ خلو الجامع من الأقواس المعمارية بشكلها التقليدي، وبدلاً من ذلك تم التعامل مع الفتحات والنوافذ بتجريد حيث كانت مستطيلة الشكل وكذلك الفتحات المستطيلة التي جاءت متناسقة مع الشكل المعماري العام للجامع.

الموقع العام للجامع يظهر إحاطة شارعين به حيث يتم دخول السيارة من شارع واجههة قبلة الجامع إلى منحدر يقود لمواقف السيارات أسفل الجامع. ويفصل القاعة الرئيسة للجامع عن الكتلة الخلفية التي احتوت الأدراج لطابق الميزانين. كما توسط الحديقة والقاعة الرئيسة للجامع منطقة عازلة احتوت مدخل الجامع وأدراج لطابق صلاة النساء ومن الجهة المقابلة كان الدرج الذي يقود لسكن الإمام. أما القاعة الرئيسة فكانت متميزة بشكل كبير إذ تم تصميمها بطريقة تخلو جدرانها من النوافذ الامن أنتين في نهايتي جدار القبلة ليعكس هذا التصميم ابتكاراً في عزل قاعة الصلاة

128

Abdullatif AlFozan Award for Mosque Architecture

Minarets of the Arabian Gulf





of Sheikh Abdullah bin Zaid center. In addition, the mosque offers a new architectural language. This is evident in the architecture of the courtyard inspired by the gates of the palaces and mosques in historical traditional Arab architecture. Such evidence is apparent as well on the walls in the form of decorations and motifs.

The geometric motifs of the interior design are simple, distinctive, and used within patterns that tend to be characterized by symbolism and abstraction with no recourse to many details. The little niches, grooves, and freezes meticulously designed on internal and external surfaces show depth and clever thoughtful methodology in applying material and color in unison and harmony.

The mosque interior is characterized by simplicity, yet with richness. Its main prayer hall is unique by all means. It allows sunlight in during the day time; a smart idea that invokes sunlight as key interior element to create a harmonious atmosphere and tranquility. Natural lighting, as such becomes entangled with other interior features, colours, decoration, and patterns used, which saves energy during daylight hours. The interior also invokes Islamic patterns known in Islamic art, and embraces modern ideas in typical variety of shapes and sizes designs.

There exists one amazing aspect in this mosque, which is a link with other mosques. It is noticeable that mosque



- الدور الأرضي ground floor plon 1. قاعة الصلاة الرئيسة moin proyer holl 2. فناء court
- اروقة .3 corridor
- 4. الوضوء ودورات المياه abolution & toilets
- مدخل الرجال .5 male entrance
- مدخل النساء .6 female entrance
- 7. خدمات services
- 8. غرفة الاحذية shoes room 9. المنارة minaret





## الدور الأول first floor plan

- مصلى النساء . 1 female prayer hall 2. الوضوء ودورات المياه abolution & toilets
- عالة المدخل . 3 entrance hall
- 4. سكن المؤذن moazen apartment



عـن المحيط الخارجـي الذي قد يشـت المصلين.

هــذا الجامع يعكــس في بسـاطته روحاً ومنهجــاً جديــداً في التعامل مع عمارة المسـجد بطريقــة تعطـي للداخل تميزاً يســتمده مــن العلاقــة المتكاملة مــع الخارج البسـيط والتجريــدي. فالجامــع ينغلــق للداخل بقلــة النوافذ على المحيــط لكنه يســتلهم أفكاراً جديدة في اســتقدام العلاقة العلويــة بإدخال النــور الطبيعي إلى قاعة الصــلاة وعتد أفقياً مــع الفنــاء الداخلي الــذي تم التعامــل معه كحديقــة خضراء.





Minarets of the Arabian Gulf



Mushaireb mosque is located in the traditional neighborhood within the «Mushaireb heart of Doha» project, which rewrites the history of Doha, separated from the market by just one minute walk. This region around Doha Metro, runs under the mosque and the neighbouring markets complex. The mosque construction is the first phase of the «Mushaireb the heart of Doha, near the Mushaireb museum project. The mosque is a magnet to worshipers coming from the nearby market area, and various other areas as well. It is built on 1,400 square meters, and accommodates 1600 worshipers. It comprises men and women prayer halls prayers, as well as underground parking, with elevators for easy vertical access and circulation.

Mushaireb mosque is considered one key player to revive Qatar heritage and its religious history, and to provide suitable atmosphere for prayer, a place that embraces the principles of Islamic art and architecture. The concept behind the construction of the mosque seeks to establish a religious centre characterized by simplicity blended with modern touch to provide high spiritual milieu. The design is inspired by traditional Qatari mosques that provide shade, natural ventilation, and water to ensure the provision of a comfortable environment.

Visually, the architectural of the mosque is characterized by its minaret, inspired by the minarets of Alaqbib mosque and Imam Muhammad bin Abdul Wahhab, as well as the minaret





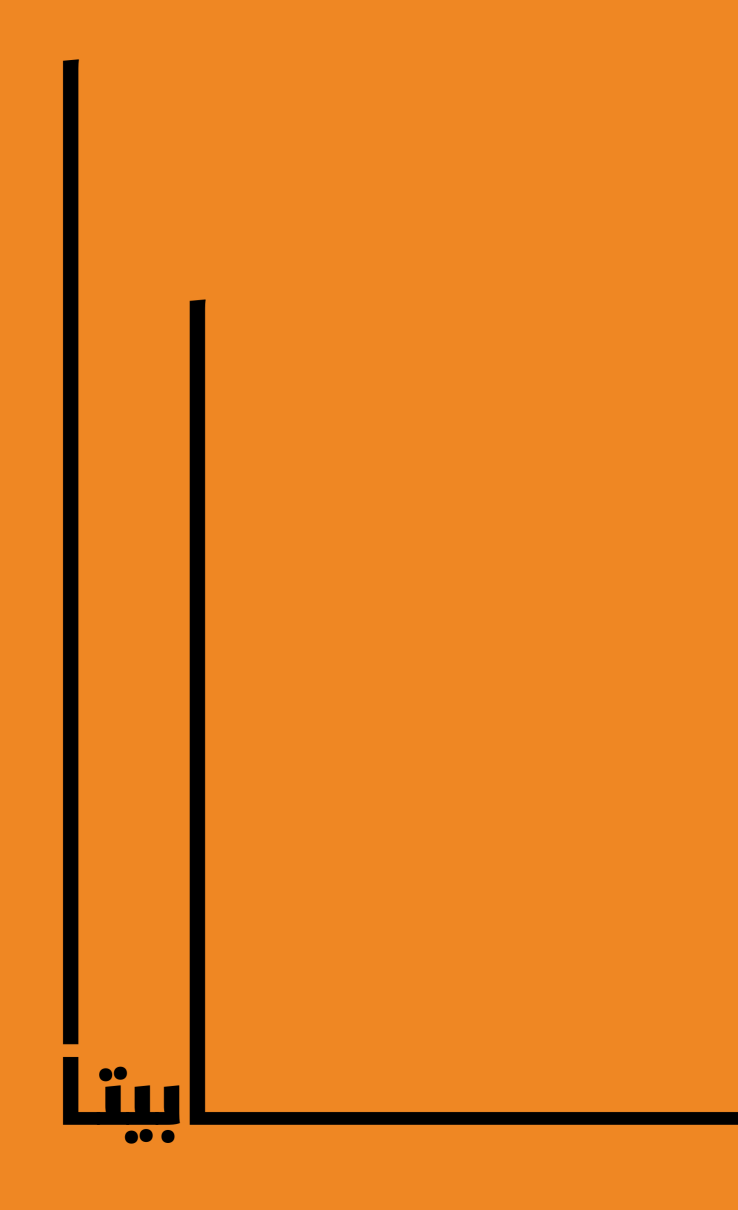
MUSHAIR Menreb Properties», a MOSQ Foundation for Education, Scheme and Community Development, is behind the building of MUSHAIREB MOSQUi the

traditional neighborhood heritage within «Mushaireb

heart of Doha» project. Mushaireb Center provides the community with ways to learn and enhance their expertise through workshops, conferences and cultural events and exhibitions, which focus on Qatari heritage. It also provides visitors with the opportunity to get an insight into the vision and characteristics of Msheireb Properties, through its distinctive ( Mushaireb) project based in the center of the heart of Doha. Mushaireb Real estate project aims to renew the 35-hectare area, where a shift in the architectural style of the center of Doha will take place, with the revival in Qatar>s heritage, and the adoption of modern technologies. Msheireb Properties adopted the idea of building a floating structure moored off Doha Corniche, that represents α bridge between modern buildings, the towers in the West Bay area of Doha and the old city center. In addition, it symbolizes land and sea as two main axes in the history of the city of Doha. It has helped the city to become an important port and trading center.

## ARCAPITA MOSQUE





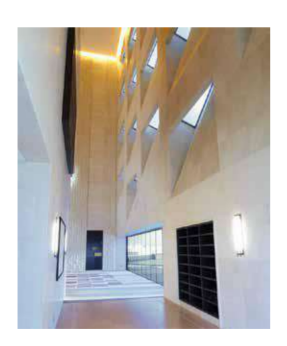


مسجد اركابينا، سمّي على اسم الشركة المالكة للمجمع المحيط الذي يضم المسجد، تم الإنتهاء من بنائه في الربع الثاني من عام ٢٠١٠. والمالك، بنك آركابيتا (سابقا بنك الاستثمار الإسلامي الأول وفي وقت لاحق الهللال كابيتال للإستثمارات) هو منشئ الإستثمارات في قطاع الأصول الأسهم والعقارات الخاصة التي تتوافق مع مبادئ الشريعة، ويقع مقره في المنامة، بالبحرين. مشروع بنك آركابيتا في خليج البحرين، هو مشروع طموح متعدد الاستخدامات التي تسخّر النمو الإقتصادي والتنمية في المنطقة من أجل وضع المنامة كمركز تجارى في المنطقة.

لقد تم تصميم مشروع خليج البحرين ليكون المكان الذي يجتمع فيه الناس، حيث يعملون ويعيشون. وهؤلاء الناس سوف يحتاجون إلى مكان للصلاة. وبالإضافة لذلك، فإن وجود هذا المسجد في المخطط العام لمشروع خليج البحرين يدل على أن البحرية قادرة على الجمع بين التاريخ والثقافة مع الحداثة والخروج بمشروع جميل يحيي التاريخ والثقافة، وفي ذات الوقت يتم استعمال وسائل التقنيات والتصميم الحديثة بشكل معاصر وما يلبى احتياجات العصر.

مسجد بنك آركابيتا يعد معلهاً على الواجهة البحرية لمشروع خليج البحرين المطور. فالمسجد يحتل أفضل مكان في المشروع، إذ تحيط به المياه الصافية، جنباً إلى جنب مع منظر رؤية بانورامية لمدينة المنامة تحبس الأنفاس. إن فكرة ضم المسجد في المخطط العام لمسروع خليج البحرين هي فكرة مهمة، وخصوصاً مع عدم وجود مساجد أخرى في المنطقة الدبلوماسية. ويعكس المجمع بما في ذلك المسجد، لغة معمارية فريدة وحديثة والتي ترمز إلى تطلع مملكة البحرين للعمارة المعاصرة دون أن فقدان أي من هوياتها أو جذور تراثها.

إن التصميم غير مسبوق في عمارة مساجد البحرين، كما أنه يعبر عن نوع جديد من المظهر الحديث ومن حيث تشكيل المسجد وبنيويته الفراغية. فالمسجد لا يشوبه العناصر المعمارية التقليدية مثل القبة، أو المئذنة النموذجية التي شاعت في



The design of the mosque promotes principles and certain measures that enhance energy efficiency and performance, including the building shape, orientation, passive solar design and the use of natural lighting. Recent studies have shown the vital importance of natural lighting and the positive impact on productivity and well being. In addition, the use of energy efficient heat and cooling systems go hand in glove with the thermally efficient shell used in the design of this mosque. Moreover, renewable energy sources considered provide a sign of emerging technologies for the future of mosque design.

The overall design is unique, and its external design is unprecedented. Natural material is selected carefully, such as stone in the outer shell, as the mosque comprises a concrete shell, clad internally and externally with natural stone. Material used in the interior sustains modern construction and resource conservation and efficiency principles and zero or low off grassing of harmful air emissions, low toxicity, durability, longevity, as well as local production. The interior walls are clad in a combination of regional limestone, and fabric paneling provide appropriate acoustics to the space.

عمارة المساجد التاريخية في شكلها التقليدي. فالمئذنة القائمة بذاتها وبجانبها بركة الماء ويحيط بها المناظر الطبيعية تتكامل مع التنظيم المحيط والسياق المعسماري القريب. مثل هذه المنهجية الجديدة لتصميم المساجد يحكن أن لا تحظى بالقبول بادئ الأمر، بل رجا ببعض الفضول، من قبل المجتمع المحلي. ومع ذلك، فإن مثل هذا النهج التصميمي، بالنظر إلى السياق والموقع، رجا يثبت أنه قادر على دمج المستخدمين المحليين على تنوعهم واختلاف مشاربهم وأعراقهم، من السكان المحليين للمغتربين، ويقدم مثالا للمسجد الحديث الدي يجمع بين الحداثة والثقافة في مجمع يضم الأعمال في وئام وانسجام.

ويلتزم تصميم مسجد بالتصميم العام لمجمع أركابيتا والبنك القريب. ويبدو التصميم على تواصل مع المجتمع الكلي للبحرين بدلاً من المنطقة المحلية فقط. فالمسجد يحافظ على الثقافة المحلية والدين، كما يظهر قدراً كبيراً من الإهتمام بالتفاصيل لا تقل عن غيرها من المباني في خليج البحرين، مما يعطي للمسجد مكانة وأهمية. ويقدم المصمم مبنى مبتكراً مميزاً لجعله مثالاً يحتذى لم يسبق له مثيل، إذ هو عتاز في الوقت ذاته بالحداثة فضلاً عن كونه مختلفاً بتميز داخلي وخارجي عن مفهوم المسجد التقليدي للمسجد. إن أهداف الفكرة التصميمية تنتج مبنى يوفر بيئة تعوم في الأضواء والتوازن الحراري.

ويتكون المسجد من قاعة صلاة، وهي عبارة عن حجم داخلي واحد يشكل القاعة الرئيسة للرجال الذي يبعث على الإعجاب بشكل كبير. وتقع قاعة الصلاة للنساء في مستوى الميزانين فوق منطقة دورات المياه الرئيسة والوضوء التي يتم الوصول اليهاء عن طريق مدخل منفصل ومن خلال الدرج أو المصعد. ويضم المسجد أيضاً فناءً مفتوحاً تم توجيهه باتجاه القبلة لمكة المكرمة، بالإضافة إلى مكان سكن للإمام.

منطقة صلاة النساء تم عزلها وجعلها أكثر خصوصية بواسطة المشربية المستوحاة

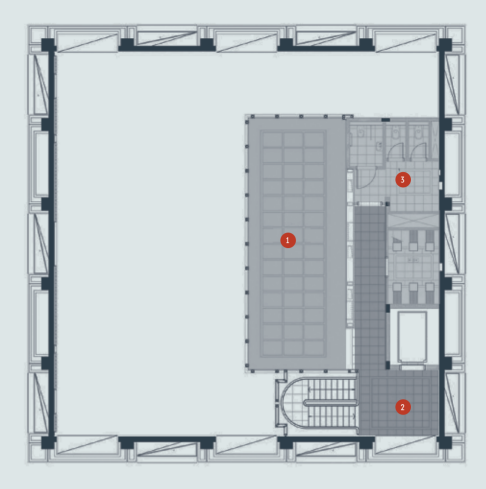


موقع المسجد Mosque Location

The mosque comprises of a prayer hall, which is a single internal volume that forms a hugely impressive main prayer hall. The prayer hall for women is located in the mezzanine level above the main restrooms and ablution area and accessed via a separate entrance and stairs or elevator. It also comprises an open courtyard facing Mecca, and living quarters for the Imam.

Women's prayer area is secluded and made more private by means of a Mashrabia inspired by traditional Kufi script. This motif is also discretely incorporated into the stone cladding and other elements of the interior. The interior works reflect modern interpretations of traditional Islamic patterns, as custom carpets of the prayer halls are modern interpretations of traditional designs.

The overall scheme provides innovative light and airy contemporary spaces that are also practical and in keeping with the architecture of the building and its surroundings. Natural light is provided through 40 offset feature windows that are cast into three of the faces of the structure. The Quibla wall retains this feature externally, with the internal wall fully clad in rough finish natural stone. The Air Conditioning grills, Air Ventilation system and other services were concealed where possible to provide highly coordinated finishing. Custom lighting, door hardware and other fixtures were designed and specified for use throughout the project.

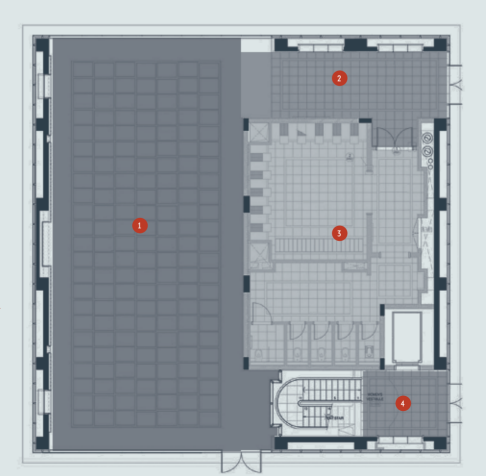


## الطابق الأول First Floor

- مصلى النساء . 1 Female Prayer Hall
- 2. صاله مدخل النساء Female Entrance Hall مالوضوء ودورات المياه . Abulotion and Toilets



Minarets of the Arabian Gulf



## الطابق الأرضي Ground Floor

- 1. قاعة الصلاه الرئيسة Main Prayer Hall عساله المدخل Entrance Hall الوضوء ودورات المياه . Bbulotion and Toilets
- مدخل النساء . 4 Female Entrance Hall

مــن النص الكوفي التقليدي. وهذه تم إدماجها بشــكل خفي وبســيط في الكســوة الحجرية وغيرهــا مــن العناصر الداخليــة. الأعــمال الداخلية تعكــس التفســيرات الحديثة للأنهاط الإســلامية التقليدية، مثل الســجاد المخصص لقاعات الصلاة التي تشــكل تفســيرات حديثة لتصاميم تقليدية.

ويوفر المشروع الشامل فراغات ومساحات معاً صرة يغمرها الضوء ومتجددة الهواء التي هي أيضاً عملية وتتهاشى مع عمارة المبنى والمناطق المحيطة بها. كما يتم توفير الضوء الطبيعي من خلال أربعين نافذة جانبية وبطريقة غير مباشرة يتم من خلالها تعويض الضوء الطبيعي المباشر والتي تصب ضياءها في ثلاث واجهات من المبنى. ويحتفظ جدار القبلة بهذه الميزة من الخارج، بينها الجدار الداخلي يكسوه الحجر الحجر الطبيعي الخام. فتحات تكييف الهواء، و نظام التهوية وغيرها من الخدمات تم إخفاؤها حيثها أمكن ذلك لتوفير نوعية تشطيب منسق للغاية. وقد تسميم الإضاءة المخصصة، وباب الأجهزة والتجهيزات الأخرى وتحديد الإستخدام في جميع مراحل المشروع.

ويعزز تصميم المسجد المبادئ وبعض التدابير التي تعزز كفاءة الطاقة والأداء، بما في ذلك شكل المبنى، والتوجيه، والتصميم الأمثل باستغلال الطاقة الشمسية واستخدام الإضاءة الطبيعية. وقد أظهرت الدراسات الحديثة أهمية وحيوية الإضاءة الطبيعية والتأثير الإيجابي على الإنتاجية والرفاه. وبالإضافة إلى ذلك، فإن استخدام أنظمة كفاءة التدفئة والتبريد والطاقة تعمل جنباً إلى جنب مع الغلاف المستعمل كهيكل في تصميم هذا المسجد، ما يرفع كفاءت حرارياً. وعلاوة على ذلك، فإن مصادر الطاقة المتجددة التي تم استخدامها تقدم علامة من التكنولوجيات الناشئة لمستقبل تصميم المساجد.

إن التصميم العام للمسـجد فريد مـن نوعـه، والتصميم الخارجي لم يسـبق له مثـل. وقد تم اختيار المـواد الطبيعية بعناية، مثـل الحجر في القـشرة الخارجية، كما يضم المسـجد قشرة خرسـانية في الهيكل الإنشـائي، يغلفه داخليا وخارجيا مـع الحجر الطبيعي.

137

منارات الخليج العربي

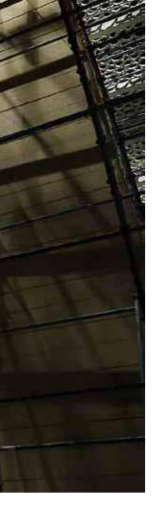
ـــائزة عبداللطيف الفوزان لعمـــارة المســـاجد | الدورة الثانيـــة



of detail attention no less than other buildings in the Bahrain Bay, giving the mosque status and importance. The designer provides a distinguished novel structure to set an unprecedented example that is both modern and different internally and externally from the conventional concept of the mosque. The conceptual goals produce a building that provides an environment with light and thermal balance.







موقع المسجد Mosque Location كها تدعم المواد المستخدمة في الداخل البناء الحديثة والحفاظ على الموارد ومبادئ الكفاءة والصفر أو منخفضة الإنبعاثات الضارة، ومنخفضة السمّية، وقوة التحمل، وطول العمر، وكذلك الإنتاج المحلي. وقد تم تغليف الجدران الداخلية بمزيج من الحجر الجيري الإقليمي، والتلبيسة التي توفر الصوتيات المناسبة للفراغات.

140

Abdullatif AlFozan Award for Mosque Architecture

Minarets of the Arabian Gulf



موقع المسجد Mosque Location



موقع المسجد Mosque Location

of including the mosque in the Master Plan of Bahrain Bay is significant with no existing mosques in the diplomatic area. The complex, including the mosque, reflects a unique and modern architectural language that symbolizes Bahrain's aspiration for contemporary architecture without dropping its heritage roots.

The design is unprecedented in Bahrain mosque architecture, as it reflects a new genre of modern outlook and in terms of its spatial organization. It is undiluted by conventional features such as the dome, or the typical minaret in its traditional form. The freestanding minaret and landscaped water pool integrate with the surrounding setting and the nearby architectural context.

Such a novel approach to mosque design may be received with some curiosity at first by the local community. However, such an approach to design, given the context and location may prove to integrate the diverse local users, from locals to expatriates, and provide an example of a modern mosque that combines modernism, business and culture harmoniously.

The mosque design adheres to the overall design of Aracapita complex and the nearby Bank. The design seems to communicate with the global community of Bahrain rather than the local area only. The mosque preserves local culture and religion, and it betrays a significant level



# THE ARCAPITA MOSQUE, amed after the company that owns the surrounding complex that includes the mosque, was completed in the second quarter of 2000. The Owner, Arcapita formerly First Islamic Investment Bank and later Crescent Capital Investments)

is an originator of investments in private equity and real estate assets which comply with Sharia principles has its headquarters in Manama, Bahrain. The Arcapita project at Bahrain Bay, is an ambitious mixed use development that harness that region's economic growth and development to position Manama as a business hub.

Bahrain Bay is designed to be a place where people will be working and living, and these people will need a place to pray. Also, including a mosque like this one in the Master Plan of Bahrain Bay shows that Bahrain is able to combine history and culture with modernism and come up with a beautiful project that pays homage to history and culture, while incorporating modern technology and design.

The Arcapita Mosque is a landmark on the waterfront of the Bahrain Bay Development. It occupies the best location in the project, surrounded by the serenity of water, along with a breathtaking panoramic view of Manama. The concept

Central Mosque Award

project name: Sheikha Salama Mosque ¡Ç Œ 9Áë•ý" þ½ÿ•Ý" Þß»¿ ½Á‡ "BD·ð " Á'"

owner: General Authority for Islamic Affairs and Awaaf at Al Ain

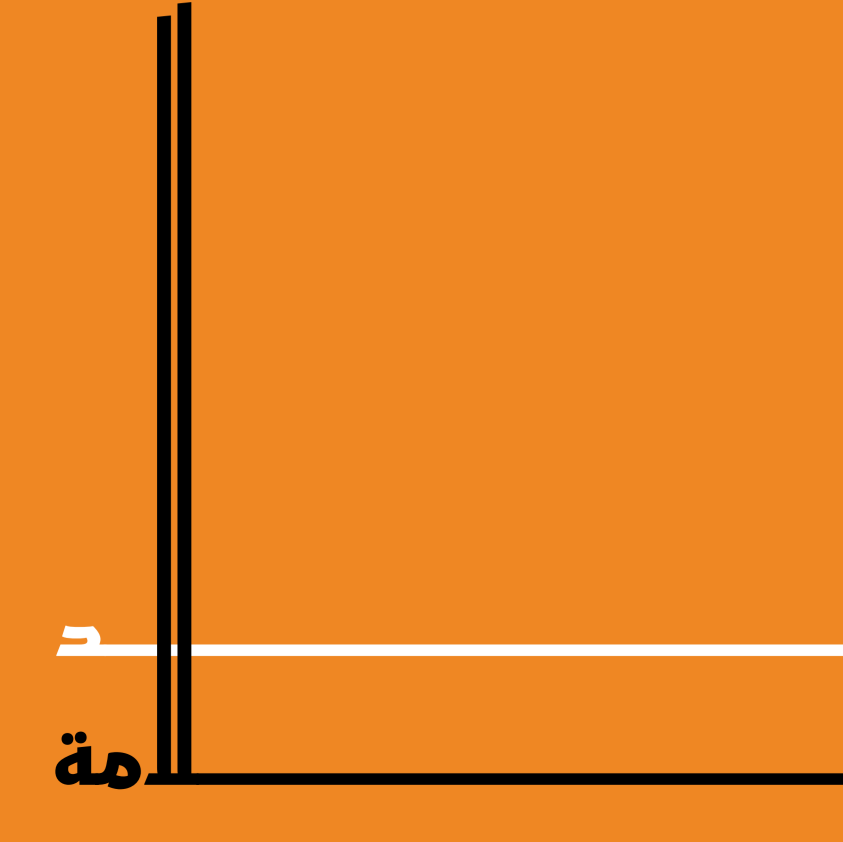
ÞÁëìE ¾F‡ú € ...† <u>,</u>‡

architect: Jafar Tukan, CC group

number of worshipers: 4800 worshipers  $|\S"\acute{O}-\check{z}©-\check{z}:\in {}^a \text{$<$}\neg \text{$\$^{'}\acute{Y}$}"\pm \bullet \uparrow {}^2$ 

completion Date: 08 -04 - 2011







مسجد الشيخة سلامة هو أحد مساجد مدينة العين بإمارة أبو ظبى في دولة الإمارات العربيــة المتحــدة. تــم تصميمــه مــن قبــل المعــماري الراحــل جعفــر طوقــان من الأردن. ويحتـل مسـاحة ٣٥٨٧٣ مــــــراً مربعاً، ويتســـع لأكــــــثر من ٤٨٠٠ مصل، ويشـــمل تصميه المسجد أكثر من ١٠٠٠ موقف السيارات كتوسع للإحتياجات المستقبلية. فالمنشأ الجديد للمسجد الحالي يحل محل مسجد سلامة الشيخة القديم. وقد كان مـن المتوقع في البدايـة اكتـمال البناء عـام ٢٠٠٩، ولكـن وجـود تجويف ضخم تحــت الأرض خــلال البنـاء أدى لتأخـير إكمال المسـجد وافتتاحـه لاحقاً عـام ٢٠١١م. ويقدم المسجد محاولة جيدة لتفسير معالم للعهارة العربية التقليدية. ويعكس التفرد التاريخي والثقافي لمدينة العين. ويبدو المسجد كهيكل جديد متميز يضفى طابعاً على خط سماء وسط المدينة في العين. فالمسجد بتكوينه المعماري يضيف نظرة حديثة إلى أفق المدينة دون تغيير الطابع العربي التقليدي والخصوصية الثقافية. كما يضيف المسـجد منظـراً متميزاً ليلاً ويبدو لامعاً ويسـبح في بحر مـن الأنوار من خلال الإستخدام المبتكر والمتميز للإنارة التي تبين معالمه المعمارية وتظهر جهال التكوين المعهاري وتباين وتناغم السطوح والمفردات التي تم التعامل معها بطريقة مبتكرة، غير مبتذلة وبطريقة ذكية. ومن خلال التعامل مع الظل والنور لإظهار معالم المسجد وعمق بعض السـطوح وبيــان التصميم كتكوين عضــوي، فقد أصبح المســجد معلماً مهماً لمدينة العين بالنسبة للمارة والزوار على حد سواء. كما يشكل المسجد أيضاً علامة فارقة في محاولات التجديد والتنمية العمرانية المستقبلية للمدينة.

كما يشكل المسبحد امتداداً للذاكرة الاجتماعية للمكان حيث بني مكان المسبحد القديم. وبهذا المعنى فالمسبحد الجديد يقدم حلاً معاصراً وتعبيراً عن التفاعل المكاني مسع العامل الاجتماعي للمجتمع المحاي، وخصوصاً السبكان الذين اعتادوا على تقديم الصلوات بانتظام في المسبحد سلامة الشبيخة القديم. فالحل المعاري الجديد يعني التعامل مع الواقع المحلي ولكن بروح جديدة تهتم بضرورة توسع الاحتياجات المتزايدة

144

Abdullatif AlFozan Award for Mosque Architecture

Minarets of the Arabian Gulf



the division between the mosque and the exterior.

The natural stone cladding, granite flooring and abundant light in the completed structure produce an inner space that communicates the Mosque's exquisite symbolism, while the incorporation of lifts gives the new structure a genuinely modern aspect.

الذين رأوا أصالة في المسجد القديم، لكنهم في الوقت ذاته أبدوا تفاعلاً إيجابياً مع الواقع الجديد بما يقدمه من زيادة في المساحة وتعبيراً عمرانياً معاصراً وجميلاً.

يعتمد المصمم مبدأ "الرمزية" كمنهجيتة في التعبير المعماري، حيث تبدو الرمزية بالنسبة له كامنة في تعريف الإسلام؛ إذ يمثل الضوء والنقاء

يعتمـد المصمـم مبـدأ "الرمزيـة" كمنهجيتـة في التعبـير المعـماري، حيـث تبـدو الرمزيـة بالنسـبة لـه كامنـة في تعريـف الإسـلام؛ إذ عشـل الضـوء والنقـاء والسـكينة. فالتصميـم، بحسـب تصريـح المصمـم، يسـتلهم مـن هـذه القيـم ويحـاول إعـادة تفسـيرها في البنيـة الفراغيـة وفي تشـكيل مختلـف عنـاصر المسـجد، كتعبـير صـادق عـن روح وجوهـر الإسـلام.

لأهل الحي بتقيد مسجد أوسع وبتركيبة فراغية جديدة تناسب الوقت والتطور الاجتماعي. وهو ما انعكس في بعض المقابلات التي جرت مع بعض رواد المسجد القديم

تطور الفكرة التصميمية جاء من خلال التفسيرات متعددة المستويات وعملية معالجة الفراغات الفراغات والعناصر المعمارية. من الغلاف الخارجي والعناصر الرأسية التي تحيط بالفراغات الداخلية والخارجية، إلى التوسعة وروابط المستويات الأفقية المختلفة، والتي تحديم جميعها إلى خلق انتقال تدريجي من حيز فراغي إلى آخر، وحتى العناصر والتفاصيل التي تم دمجها بشكل ناعم وجميل وتتلاعب مجدداً بالضوء، والظل والنور، وتقوى من الرمزية والشخصية الإسلامية المعاصرة والتقليدية المحدثة للمسجد.

ويسمح التكوين الحجمي للمسجد بالتدرج الفراغي للداخل ليكون معبراً بشكل كبير وممتداً للفراغات الخارجية. وخصوصاً من خلال عملية "تدرج مستويات" الفراغات التقليدية، والبوابات، والأروقة، والفناء أو صحن المسجد، والحجوم الفراغية متعددة الطوابق وعلى مستويات مختلفة، والأدراج التي تمدد الفراغ الخارجي ليتلاقى مصع الفراغ الداخي والعكس بالعكس في تجربة متغيرة باستمرار للفراغ والضوء. في فلسفة التصميم بعتمد المصمم أفكاراً مستوحاة من التكوين العام لمساحد

في فلسفة التصميم يعتمد المصمم أفكاراً مستوحاة من التكوين العام لمساجد الإمارات التقليدية بسيط لكنه وظيفي. الإمارات التقليدية بسيط لكنه وظيفي. فالأرض المخصصة للمسجد التقليدي الإماراق يتم تحديدها من خلال جدار محيط

مثارات الخليج العربي

ـــائزة عبداللطيف الفوزان لعمـــارة المســـاجد | الدورة الثانيــــة

145

The design invokes ideas inspired by the overall composition of conventional Emirates mosques, which is seen as simple yet functional. The traditional Emirate vernacular mosque plot is defined by a boundary wall that surrounds the entire plot or just the courtyard. The boundary wall has one or more defined entrance portals to enable access into the open courtyard. A shaded riwag is located between the courtyard and the prayer hall, which leads directly through the prayer hall. The qibla wall has a mihrab projecting externally and a minber incorporated into the mihrab. The mosque also comprises an ablution and minaret either within the mosque plot boundary or nearby. The prayer hall is usually accessed from the external, or directly from the courtyard of the mosque, through either a single or double door. While there may be more than one door to enter the prayer hall, the front door will be aligned with the mihrab. The study of traditional mosque in Emirates, and understanding the configurational relationships enabled him to benefit from tradition and reflect these features in a modern design.

The ground floor of the mosque reveals a simple composition. The designer has used a simple unit that he multiplied where needed. It is seen in the prayer hall, which he detached from the open courtyard. In between, the designer created a buffer area to act as a barrier to prevent sound nuisance as well as other types of pollution, in order to provide the right atmosphere for prayers. Furthermore, he used palm trees in the courtyard to sustain



في بحرمن الأنتوار من خلال الإستخدام المبتكر والمتميز NATURAL LIGHT IS PROVIDED THROUGH 40 OFFSET FEATURI للإنارة التي تبين معالمه المعمارية وتظهر حمال That are cast into three of the faces of the st التكوين المعهاري وتباين وتناغه الس INTERNAL WALL FULLY CLAD IN ROUGH FINISH NATURA







والذي يغلف إما كامل الأرض أو الصحن فقط. ويكون للسور المحيط مدخلاً واحداً أو أكثر للسماح بالدخول إلى الصحن، والذي عادة ما يكون مكشوفا للسماء. كما أن هناك أحد برواق مغطى، ويكون عادة بين الصحن وبين قاعة الصلاة، ويقود مباشرة إلى قاعة الصلاة. ويكون جدار القبلة وهو أحد جدران قاعة الصلاة، يحتوي على محراب عميق يبرز للخارج، كما يحتوي الجدار أيضاً على منبر، والذي يتكامل عادة ضمن المحراب. وبالإضافة لذلك، فإن معظم المساجد تحتوي على ميضاة في الصحن المكشوف، ومئذنة أو مصطبة للنداء للصلاة مكانها عادة ضمن حدود المسجد أو ملاصقة له.

أما قاعة الصلاة فيتم عادة الدخول إليها من الرواق الخارجي المغطى، أو مباشرة من صحن المسجد، من خلال إما باب منفرد أو باب عريض مزدوج. وبينما قد يكون هناك أكثر من باب للدخول إلى قاعة الصلاة، إلا أن الباب الرئيس يكون متعامدا مع المحراب.

بالنظر إلى المخطط الأفقي، يبدو المصمم وقد عمد إلى نظام بسيط يعتمد وحدة هندسية متكررة في قاعة الصلاة التي قام بفصلها عن صحن المسجد المكشوف الذي يحيط به رواق مغطى، وبين الصحن وقاعة الصلاة عمد المصمم إلى إيجاد منطقة تعمل كعازل صوتي وضوئي وبيئي بين قاعة الصلاة التي تتطلب الهدوء والسكينة وبين الصحن الخارجي المكشوف الذي زرعه بأشجار النخيل بشكل هندسي منتظم. هذه المنطقة العازلة كانت عثابة فراغات انتقالية في الوسط من خلال مجموعات من الأبواب التي تفتح على قاعة الصلاة، وعلى أطرافها كانت هناك مخازن ودرجين يعلوان على الأطراف بشكل متماثل حول المحور المتعامد مع جدار القبلة، يقودان لقاعة صلاة النساء بطابق الميزانين العلوي.

وبالنسبة للمواد التي استعملت في المسجد فإن كسوة الحجر الطبيعي، وأرضيات الجرانيت والإنارة قد أضافت فضاءات داخلية وخارجية متميزة تبث الرمزية التي أرادها المصمم في هذا المسجد. وفي الوقت ذاته فأن توفير المصاعد بين أجزاء المسجد

Abdullatif AlFozan Award for Mosque Architecture

148

Minarets of the Arabian Gulf

The designer adhered to the principle of symbolism in his methodology and approach to design. To him, symbolism seems to be embedded within the definition of Islam; which represents light, purity and tranquility. The design, as such, is inspired by these values and attempts to re-interpret the spatial structure and the formation of various elements of the mosque. The outcome, hence, is seen an honest expression of the spirit and essence of Islam.

The design concept evolved through a multi-level interpretations and space articulation and architectural elements. From the outer shell and vertical elements that surround the internal and external Spaces, to the extension and links of different horizontal levels, to the creation of a gradual transition from one space to another, to the finely incorporated elements and details that further have been integrated smoothly and beautifully, which manipulate light, shade and shadow, and enhance symbolism and the contemporary Islamic identity of the mosque.

The volumetric composition of the mosque allows for the spatial hierarchy of the interior to be dramatically expressive and extended to external spaces. Especially through the process of layering of traditional spaces, portals and arcades, patio or courtyard of the mosque, and multi-storey volumes, and stairs that extend the exterior to the interior and vice versa in a constantly changing experience of space and light.

الطابق الأرضي

# ground floor plan

- 1. قاعة الصلاة الرئيسة main prayer hall

- main prayer hal
  2. فناء
  2. وناء
  3. قاروان
  3. ماروان
  4. الستقبال
  4. الستوبانا reception room
  5. مركز تحفيظ قران
  5. الماذن
  6. فنام
  1. الماذنة
  7. والمستوبا
- المستودع .7 storage

منارات الخليج العربي

149

الطابق الأول first floor plan

- مصلى النساء . 1 female prayer hall
- مدخل النساء .2 female reception hall
- 3. سكن المؤذن moazzen apartment
- الوضوء ودورات المياه . 4 abulotion and toilets سكن الأمام . 5 imam apartment





150

Abdullatif AlFozan Award for Mosque Architecture

Minarets of the Arabian Gulf



The mosque offers a remarkable scene during night times. It appears charming, swimming in a sea of lights. The smart use of lighting directed at certain features shows the beauty of its architectural composition. Lighting during the night also helps reveal a sharp contrast, and harmony, between its components and architectural vocabulary. Lighting also casts shade and shadow, which gives depth and perspective. The night time view of the mosque creates a charming sight for passers-by with the imaginative use of lights. The lights give a distinct look, highlighting its features and beauty. The mosque has already become a landmark for Al Ain and a cornerstone of future urban development in the city.

The mosque represents an evolution of the social memory of space and place, as it replaces the old one in the same site and location. In this sense, the new mosque offers not only an architectural solution, but also a contemporary expression of spatial interaction within a socio-cultural dimension for the local networks of relations, especially the regular worshipper who frequently visited the old mosque. The new architectural solution hence becomes a means to further strengthening such local realities of social interaction. It also comes as a modern solution to the growing needs of the expanding community in terms of time and space. Such expanding changes have been welcomed by the local community, where the new mosque adhered to an original evolution towards modern urban needs.







SHEIKH Seikha Salama Mosque is rodated in the city of Al Ain, the Emirate of Abu Dhabi, the United Arab Emirates.

It has been designed by the later Chitect Jafar Tukan Fordan. It occupies 35,873 square meters, and can accommodate more than 4,800 worshipers, including

extra 1000 car park spaces as expansion for future needs. The new structure has replaces the old Sheikha Salama Mosque. It was initially expected to be completed in 2009, but the discovery of a huge underground cavity during the construction took extra time, hence the delay to complete until 2011.

The mosque offers a good attempt to explain contemporary traditional Arab architecture. It reflects the historical and cultural uniqueness of Al Ain. The mosque is presented as a new structure that lends a distinct character to the center of the city sky line in Al Ain. The mosque adds a modern look to the city without changing the traditional Arab cultural character and privacy. It appears on the horizon in Al Ain, giving a modern look to the city's skyline, and combines a contemporary interpretation of the traditional Arabic architecture.

G H‰ " <I ,=½ Û ← € \*ߎä, •°"

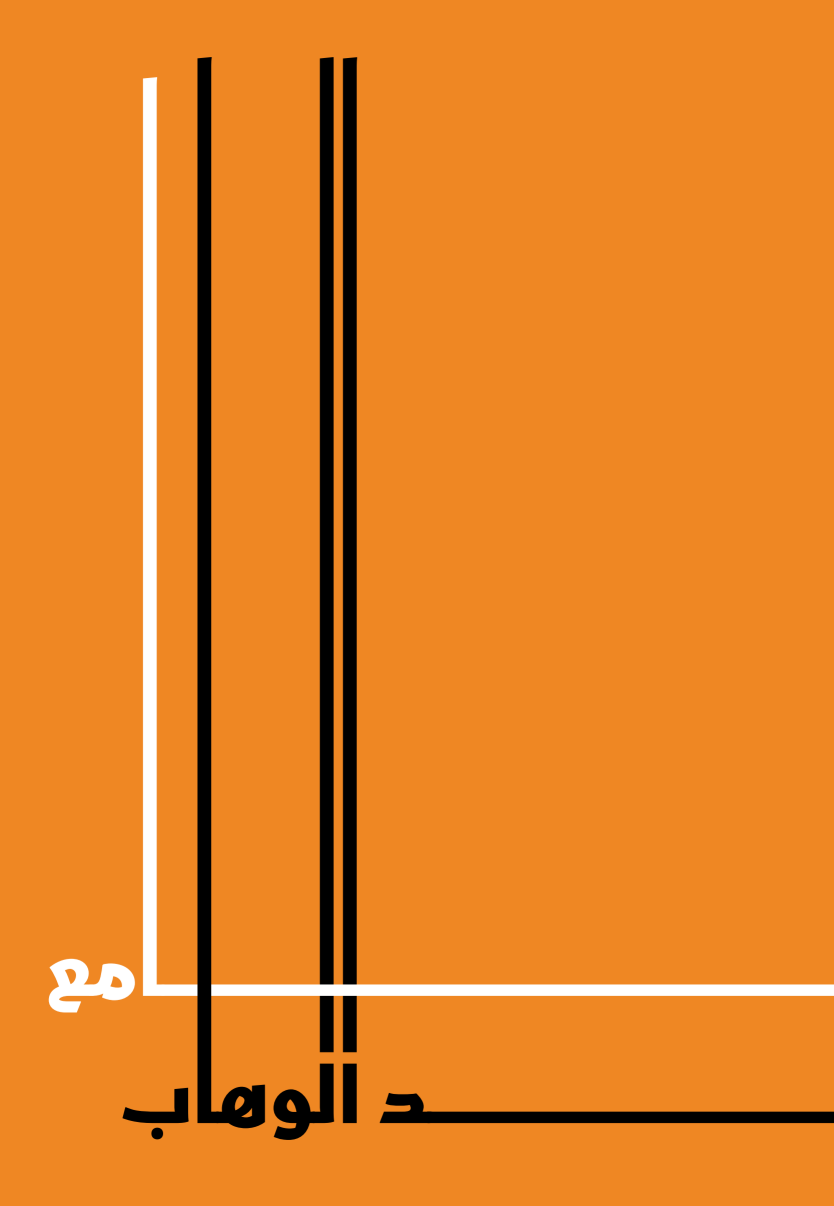
project name: Mohammed Abdel Wahab Mosque û ü °" }ã |ß Á'"

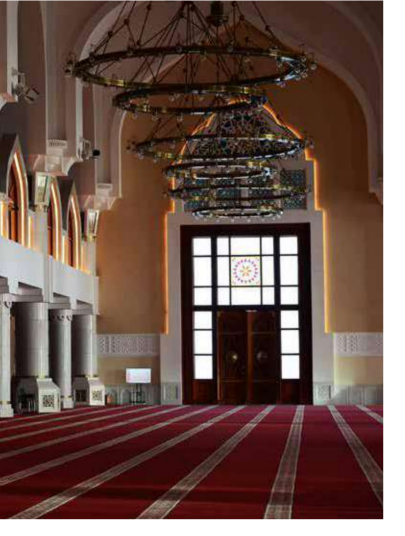
owner: Ministry of Awqaf B.•`ð"Þß»¿ šé•‡"殑 €âã«ç'"

architect: Arab Engineering Bureau ŽJū — Üß " ——~TM""

location: Doha - Qatar š > "kœLŸ ∈ j¢£ ¤¥

number of worshipers: 12390 worshipers  $|\S"O - "| - 7 "Y \in a " - "B" = " \pm o + 2"$  completion date: 30 - 12 - 2011





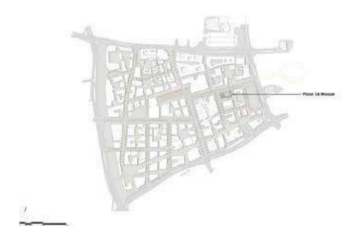
سمي جامع معمد بن عبد الوهاب تيمناً بالشيخ محمد بن عبدالوهاب، لتأثيره الديني. وقد بني ليكون مصدراً مهماً في تثقيف وخدمة المجتمع المحلي القطري من خلال الأنشطة والفعاليات التي تحويها مراكز وأقسام المسجد المختلفة. وهو أكبر مساجد دولة قطر، وقد تم افتتاحه عام ۲۰۱۱ م.

يقع الجامع في منطقة الجبيلات إلى الشهال من وسط مدينة الدوحة. وتضم أرض الجامع، الحدائق، ومواقف السيارات المكشوفة والمغطاة، ومبنى الخدمات ومبنى الجامع. بدأ عمل الإنشاء في عام ٢٠٠٦ م، بتكلفة قدرها ٤٢٠ مليون ريال. ويبلغ إجمالي المساحة المغطصة للمشروع حوالي ١٢٠٥٧م، وإجمالي المساحة المغطاة من مساحة المشروع ٨٥١٪. ويتسع الجامع داخل الصالة حوالي ١٢٠٠٠ مصل، والصالة المخصصة للنساء تتسع حوالي ١٢٠٠٠ مصلية، وعكن الصلاة في صحن المسجد وفي الساحة والأمامية للمسجد، ويستوعبان ٢٠٠٠٠ مصل.

ويتكون الجامع من القبو والدور الأرضي وطابق الميزانين. ويعد الدور الأرضي ودور الميزانين ومنطقة كبار الزوارمن أهم أجزاء الجامع. فعند الدخول للدور الأرضي هناك الصالة الرئيسة لصلاة الرجال ومكان مخصص لوضوء النساء، ومكان خاص لوضوء ذوي الاحتياجات الخاصة وحمامات لهم، وتبلغ مساحتها الكلية حوالي ١٢ الف متر مربع. وتصلي النساء في دور الميزانين الذي يحوي أيضاً مكتبة وصالتين لتحفيظ القرآن الكريم، أحداهما للرجال والأخرى للنساء. ويغطي هذا الطابق مساحة ٢٥ الف متر مربع. وعلى مساحة ٢٥ الف متر مربع أقيمت مواقف للسيارات تتسع حوالى ٣٤٧ سيارة، فيما خصصت ٢٠٠ مترمربع لمنطقة كبار الزوار.

ولا يعــد جامع الإمام مجرد مســجد ضخم، بــل غدا منارة علميــة وتثقيفية، وتدور في باحاتــه دورات تعليمية للنشــأة وطــلاب العلم على مــدار العام، بالإضافــة لمحاضرات وخطــب دورية. كــما يتبع الجامع موقــع تثقيفي أعــلى النت يتضمن الأنشــطة والبرامج الدينيــة والاجتماعيــة والثقافيــة التي يحتضنهــا الجامع الكبــير وإعداد برامــج تعريفية

154



موقع المسجد Mosque Location

was made by converting these corner towers into retreats for reading. Such a transformation while observing historical reference was also evident in the mihrab and minbar, treated simply as niche behind which a stair is concealed that leads to the minber that the Khatib ascends to preach for the faithful before the Friday prayer. The simplicity of the architecture is further revealed through the design of elevations and sections. Facades have been divided into a lower portion at an altitude of less than the height of the gates and the upper part, which contains small narrow openings and windows similar to vernacular architecture, in order to keep temperatures low inside. The Minaret looks agile and well-proportioned, and reminds of Lighthouses. It starts with a square tower in its lower part, then as it rises turn to a decreasing cylinder towards the apex. All in all, the proportions and the architectural language of the mosque seems to go hand in glove, horizontally and vertically

Moreover, the interior design of spaces of the mosque is elegant and convey quiet relaxing atmosphere by means of the use of materials and warm colors that goes in harmony with the Environment. This is evident in the simple motifs used in the carpet or the decorations used in wood works around the mosque or along the corridors and aisles separating the main halls. The interior design complemented the overall external design of the mosque and expressed a distinct architectural identity which lives up to the importance of the state and society.

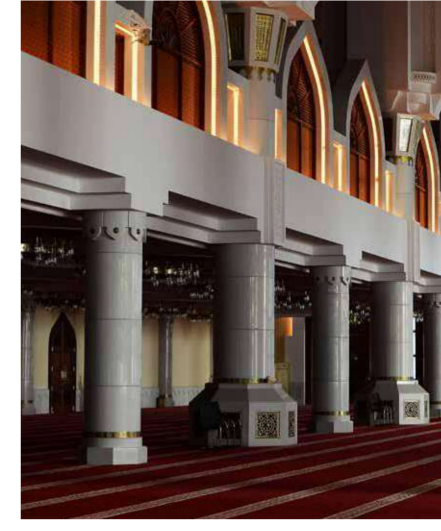
موقع المسجد Mosque Location لاستقبال زوار موقع الجامع بهدف التعرف عليه وعلى نشاطاته المتنوعة. ويتضمن الموقع نبذة من الجامع وسيرة الإمام محمد بن عبد الوهاب، وقائمة مؤلفاته، والفعاليات والأنشطة المقامة والتي ستقام. وكذلك يحتوي على ٢٣٧ صورة للجامع، إضافة إلى مرئيات الجامع التي تحتوي على ٢٦ مقطعا مرئيا من خطب ومحاضراًت الجامع. كما يوفر الموقع خدمة مواقيت الصلاة التي من خلالها يستطيع المسلم معرفة مواقيت الصلاة في مدن العالم.

ويمتاز هذا الجامع بكونه يحتوي على ٩٣ قبة ومئذنة واحدة. أما القباب الكبيرة فعددها ٢٨ قبة، والقباب الصغيرة عددها ٦٥، وللمحراب قبتان. أن ضخامة بنائه، وعدم خروجه عن طابع التصاميم التراثية، ووجوده في موقع متميز، جعل الجامع لافتاً للنظر. كما أن الإنارة وقت المساء تضيف مشهداً مبهراً. ومن الداخل يوجد عدد كبير من الثريات ومصابيح الإنارة التي تضفي جواً روحاًنياً هادئاً. وللجامع ثلاث بوابات رئيسة ولصالة ١٧ بوانة.

ويعــد الجامع حالة معمارية فريــدة تختلف عن حالات تصاميم الجواَمع الشــائعة، فقــد حــرص القائمون على بناء المســجد أن يكون محافظــاً على فن العــمارة في قطر، الذي يجســد التراث القطري في بســاطته. ويحاكي بنــاء جامع الإمام محمد بــن عبدالوهاب على شــكل وطريقة جامــع "بوالقبيب" الموجود في منطقة الســوق بجواً ر شــارع حمد الكبير.

ويحيط موقع الجامع من جهاته الأربع مجموعة من الشوارع الرئيسة والفرعية. وتم بناء الجامع في القسم الشمالي الغربي من الموقع بتنوجيه كتلة الجامع وباتصالها بشبكة شم معاَّلجة الموقع بتنسيقه ليحوي مواقف السيارات خارج الجامع وباتصالها بشبكة فرعية داخلية تربط المواقف بالجامع ومداخله.

عِثل المسقط الأفقي للسدور الأرضي للجامع النمسوذج التقليسدي للجامع كما نراه في المساجد في الحقبة الإسلامية في جواً مع شهال افريقيا. فالمسقط الأفقي يقسم طوليا إلى صفوف طويلة موازيسة للقبلة في قاعسة الصلاة الرئيسسة للرجال وتحتسوى على أربعة



موقع المسجد Mosque Location

The ground floor plan represents the traditional model of the Mosque as seen in the Islamic period in North Africa. The planning of the ground floor shows four longitudinal rows parallel to the Qibla wall in the main prayer hall. The outside courtyard that precedes the main prayer hall is flanked by four corridors on all four sides to act as a buffer between the outside open patio and the inner covered and air-conditioned hall. Northern and Western Porticoes are surrounded by services on both sides, with stairs that lead to the mezzanine floor.

The Mezzanine floor overlooks the external courtyard from one end, and peeks down through traditional woodwork upon the main prayer hall which rises on two floors as in traditional mosques on another. From the main prayer hall dangles a set of chandeliers hung from the domes that cover the main hall of the mosque. The architectural value of the mezzanine lies in the potential to connect horizontal and vertical dimensions, as it extends to the rest of spaces on the same floor and the ground floor in order to give a third dimension to the architectural spaces, especially the main prayer hall on the ground floor.

The mosque overall architectural character expresses desert environmental architecture with references to local historical heritage. This is evident with the use of corner towers used, which reflects the traditional desert defensive architecture, yet in a contemporary style. This

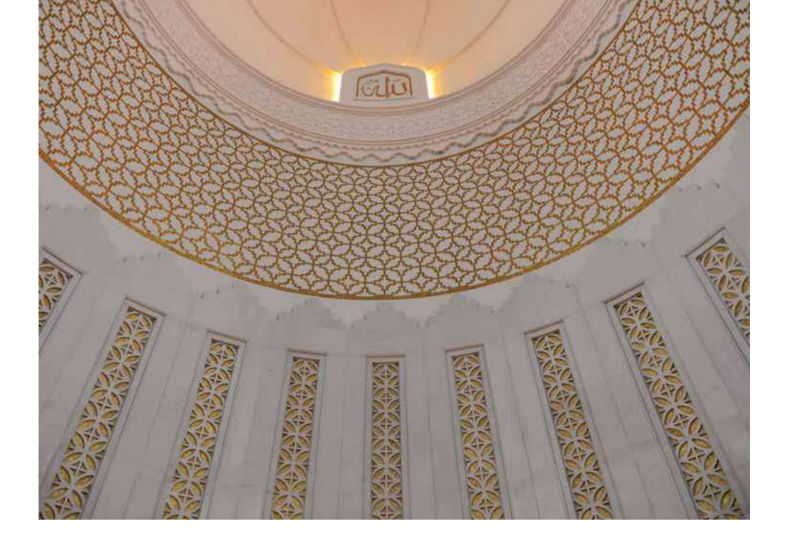
موقع المسجد Mosque Location



155

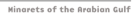


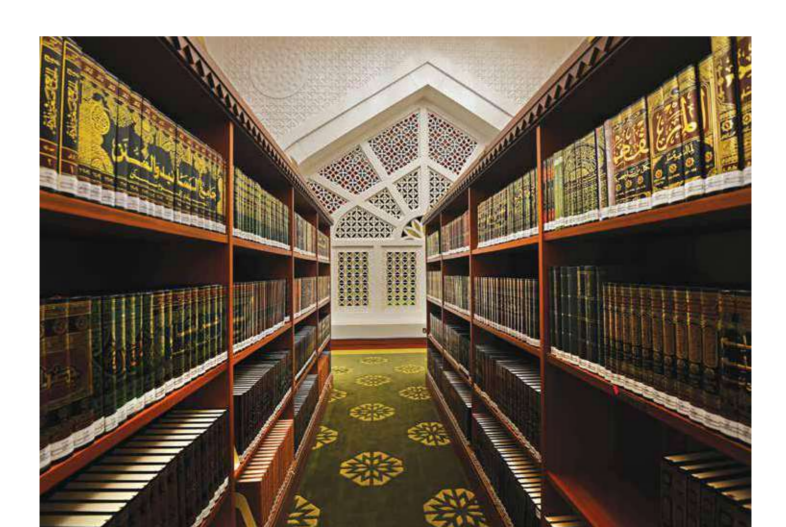












صفوف. أما الفناء الخارجي الذي يسبق قاعة الصلاة الرئيسة فيحيط به أروقة من الجهات الأربع لتعمل كفاصل بين الفناء الخارجي المكشوف وبين القاعة الداخلية المغطاة والمكيفة. ويحيط بالأروقة الشمالية والجنوبية خدمات على الجانبين منها أدراج تقود لطابق الميزانين.

طابق الميزانين يطل من جهتيه على الفناء الخارجي المكشوف من ناحية كما يطل من خلال مجموعة من الأعلمال الخشبية التقليدية على فراغ القاعة الرئيسة للصلاة الذي يرتفع على طابقين كما هو في الجواً مع التقليدية حيث تتدلى مجموعة من الثريات من القباب التي تغطي القاعة الرئيسة للمسجد. والقيمة المعمارية لطابق الميزانين تتمثل في وظيفته في الإتصال الأفقي والرأسي مع بقية فراغات الجامع في الطابق ومع الطابق نفسه الأرضي وذلك لإضفاء بعد ثالث للفراغات المعمارية وخصوصاً قاعة الصلاة الرئيسة بالطابق الأرضي.

أما الطابع المعاماري العام للجامع فكان معبراً عن العمارة البينية الصحراوية مع اشتقاقات واستعارات تاريخية محلية، حيث استعملت الأبراج على زوايا الجامع في المسقط الأفقي لتعبر عن عمارة الصحراء التقليدية الدفاعية ولكن بأسلوب معاصر حيث تم تحويل أبراج الزوايا هذه إلى خلوات للمطالعة والقراءة. كما تحت معالجة المحراب والمنبر بأسلوب بسيط كبروز معماري مدروس يخفي الدرج الصغير الذي يصعد منه الخطيب للمنبر من خلف المحراب.

وتظهر بساطة العمارة في الواجهات والمقاطع المعمارية. فقد تم تقسيم الواجهة إلى جزء سفلي على ارتفاع أقل من ارتفاع البوابات، وإلى الجزء العلوي الذي يحوي عدداً قليلاً من الفتحات والنوافذ بأسلوب عمارة المناطق الحارة للحفاظ على درجات الحرارة منخفضة في الداخل. كما تبدو المئذنة رشيقة وتذكر بالمنارات حيث تعلو من برج مربع وتتحول لبرج السطواني متناقص حتى قمتها. وتبدو نسب الجامع أفقياً مدروسة بشكل كبير وبعناية في تكاملية العلاقة بين ارتفاع فراغ الجامع الداخلي بعلاقته مدروسة بشكل كبير وبعناية في تكاملية العلاقة بين ارتفاع فراغ الجامع الداخلي بعلاقته



eres School

موقع المسجد Mosque Location

مثارات الخليج العربي

ــــائزة عبداللطيف الفوزان لعمـــارة المســــاجد | الدورة الثانيــــة

159

The mosque comprises 93 domes and a minaret. Large domes count 28, with 65 small ones, two of which are above the mihrab. The magnitude of the construction, with its adherence to heritage, and its unique location, all have worked together to make it an outstanding enterprise. Lighting cast upon its facades in the evening adds an impressive spectacle to the architectural distinction. In the inside there exist a large number of chandeliers and lighting lamps that provide a calm atmosphere. This grand mosque has three main gates, while the prayer hall can be entered through 17 gates.

The mosque is unique in every aspect, least of which is architecture. It differs from other common prototypes for mosque architecture as it sets up an example by itself. It was intended to adhere to traditional architecture in Qatar, and to embody the simple Qatari heritage. For this it came about to simulates the form and to a certain extent the composition inherent in "Boualaqbib" mosque located in the market area next to the Grand Hamad Street.

The site is surrounded on all four sides with a main and sub streets. The mosque was built in the northwestern section of the site, while the main mass of the mosque was directed towards Qibla. The site plan reveals deep rigorous thinking invoking landscape techniques and tools to accommodate car parks outside the mosque in open areas, linking the internal net of minor roads with the outside main street network.

موقع المسجد Mosque Location





- 1. slib open court
  2. قاعة الصلاة
  3. مصلى الحريم hain proyer hall
  4. المحراب
  hairob
- المكتبة .5 librory
- مركز تحفيظ القران .6
   مركز تحفيظ القران .7
   مركز المياه .7
   مركز تحفيظ القران .7
   مركز تحفيظ المياه .7
- 8. المداخل entrance lobby 9. الادارة administration
- غرفة الامن .10 sercurity room

الطابق الأول first floor

160

Abdullatif AlFozan Award for Mosque Architecture Minarets of the Arabian Gulf

10

5

الطابق الأرضي 7 ground floor

161

منارات الخليج العربي

السطح roof floor













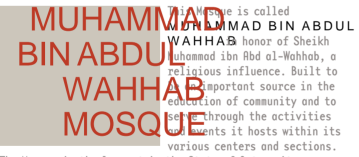
VIP area are considered the most important parts of the mosque. Upon entering the ground floor there is a main hall for men prayers and a women ablution area, and place for people with special needs, with a total area of 12,000 square meters. Women prayer area is located in the mezzanine, which also contains a library and two halls for the memorization of the Koran, one for men and another for women. This floor covers an area of 25,000 square meters. In an area that extends for more than two thousand square meters parking lots were built, which can accommodate about 347 cars, with 600 square meters dedicated to the VIP area.

This is not a mere gigantic mosque, rather it is has become a beacon of knowledge and education. Inside its spaces run lectures, programs and courses, Fiqh lessons, in addition to speeches and religious narrative stories, for students throughout the year. The mosque program offers also educational programs on the Web site, which includes activities, social and cultural programs held at the Mosque and induction programs to welcome visitors to the site in order to identify diverse activities. The website site also offers narrative about Imam Muhammad bin Abdul Wahhab, a list of his books, events and activities either held or in the making. It also exhibits a 237 photo of the mosque, in addition to visualizations, which contains 26 passage from mosque sermons and lectures. The site also provides prayer time in the cities around the world.

و للمجتمع .

وكان التصميـــم الداخـــلي للفراغات الرئيســة للجامع أنيقاً وهادئاً في الوقت نفس مع استعمال المواد والألوان الدافئة والمعبرة عن البيئة. وكانت الزخارف البسيطة المستعملة والسبادة شبه الخالية من الزخرفة والأعامال التي تعلو الأبواب الخشبية

163



The Mosque is the largest in the State of Qatar, it was opened in 2011.

The mosque is located in Alajabilat area to the north of Doha's city center. The Mosque site includes, gardens, parking lots open and covered, building services and the mosque itself. Construction work began in 2006, at a cost of 420 million riyals. The total area allocated to the project is approximately 175,164 m2, the total covered area is 27,644 m 2, and the percentage of covered area of the project is15.8%. The mosque can accommodate inside about 11,000 worshipers, while the prayer hall reserved for women can accommodate about 1,200 women. The courtyard is also available in special occasions like Fridays which can accommodate around 30,000 worshipers.

The Mosque comprises a basement, ground floor and mezzanine. The ground floor and the mezzanine and the

project name: Tameem ben Aws Mosque P "}  $\tilde{a}$  |  $\tilde{a}$ 

owner: Ministry of Defense š¢•QRU€âã«ç'"

architect: Khatib and Alami à V> þ镇"?"† Ý"-š<W‰éø —~™'"

location: Abu Dhabi - United Arab Emirates  $\times \not \in \mathbb{N} \times \mathbb{N} \times$ 

number of worshipers: 677  $|\S^{\circ}| \cdot \hat{\mathbf{1}} \in {}^{a} \ll \neg \mathbb{R}^{-\circ} \text{``} \pm \bullet \uparrow \text{'}^{2}$ 

completion date: 5-2015





يقع مسجد عميم بن أوس في مجمع سكن الضباط على طرف جسر المقطع، الأمر الذي أعطى أممية خاصة للموقع الذي يشكل علامة بصرية مهمة عند الدخول والخروج من أبو ظبي باتجاه دبي على طريق شارع الخليج العربي. كما يكتسب المسجد أهمية خاصة كمسجد جامع للمنطقة بحسب التوزيع المحلى للمساجد.

وتعتمـد الفكـرة التصميميـة للمسـجد عـلى فكـرة التوحيـد، الركـن الأسـاسي مـن أركان الإسـلام. كـما اسـتلهمت الفكـرة التصميميـة جوهـر الديـن ووسـطية الإسـلام باجتـماع القـوة والبسـاطة وربـط ودمـج عنـاصر المسـجد العضويـة في جسـم واحـد متجانـس.

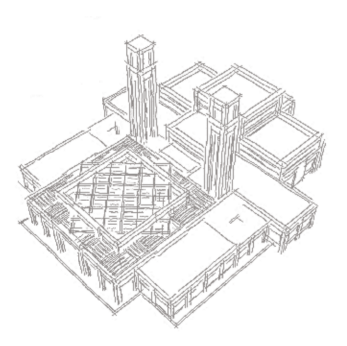
ويتسم التصميم بشكله العام الخارجي والداخلي على حد سواء بالبساطة وبالاعتام على على حد سواء بالبساطة وبالاعتاماد على استخدام المفردات المعمارية الشائعة في عمارة المساجد بالتجريد ودون اللجوء إلى الأشكال التقليدية. فقد استعملت مئذنتان للمسجد بشكل مجرد، وروعي في هاتين المئذنتين توظيف الشكل لحساب الوظيفة المحوّرة. فقد تم استخدامهماً لتعملان كملقفي هواء لتحريك الهواء من داخل وخارج المسجد وصحنه الخارجي.

فكرة التجريد التي اعتمدها التصميم كمنهجية أساسية يمكن ملاحظتها في جميع فراغات وعناصر المسجد الداخلية والخارجية. وتبدو بوضوح في الواجهات الخارجية التي تصميمها كمساحات على مستويات مختلفة باستخدام الخطوط المستقيمة دون اللجوء للأشكال المنحنية كالأقواس الشائعة في العمارة التقليدية. ولإعطاء عمق للواجهات تصم تحديد إطار النوافذ والفتحات التي غطيت بالمشربيات بمستطيلات غائرة تؤطر الفتحات لتعمل كوحدة واحدة وضمن مساحات هندسية منظمة على السطوح الكبيرة للواجهات المعمارية. ونتيجة لهذه المنهجية فقد امتاز التصميم بقوة التكوين الحجمي، حيث ظهرت كتلة المسجد كوحدة واحدة مترابطة تمت تجزئتها بشكل مدروس إلى كتل أصغر بهقاييس متباينة، فبدت أشكالاً لذلك كتلة المسجد متدرجة من الأسفل للأعلى تجاه المئذنتين كما لو كان المسجد قطعة منحوته بقاعدة ترتفع من الأسفل باتجاه

166

Abdullatif AlFozan Award for Mosque Architecture

Minarets of the Arabian Gulf



been used as key elements in the design to provide shade into the courtyard and alleviate the heat in outdoor spaces of the mosque.

The reduction of thermal radiation of external walls insulated has been taken into consideration using Polystyrene panels to reduce heat transfer between the inside and the outside. In addition, acoustics has been taken into account and sound systems to suite the size, area and volume of internal spaces.







في الواجهات يظهر المسجد ككتال متراكبة من «إطارات تجريدية» تحاي الأقواس ولكن دون خطوط منحنية بل تم التعامل مع الخطوط المستقيمة في كافة أجزاء المسجد العضوية. ولذلك تظهر هذا الإطارات بشكل تجريدي حيث تحوي فتحات تكون أحياناً على شكل بوابات للساحات أو لصحن المسجد وأحياناً تكون هذه الإطارات المنظم الهندسي للسطوح المعمارية والنوافذ التى تحتويها والمغطاة بالمشربيات الخشسبية.

المسقط الأفقي للمسجد يبين وجود محاور هندسية منظمة قوية أحدها يخترق قبل الصحن الرئيس للمسجد وعتد عبر المحراب قاطعاً القاعة الرئيسة للصلاة. وفي الاتجاه الآخر توجد مجموعة من المحاور المتوازية أولها عتد ويتقاطع مع المحور الأول عبر صحن المسجد، وتتوازى مع هذا المحور وبنفس الاتجاه محوران أحدهما يقع في القاعة التي تسبق قاعة الصلاة الرئيسة في المنطقة الانتقالية الفاصلة بين الصحن وبين قاعة الصلاة الرئيسة والتي اتخذت شكلاً مستطيلاً موازياً ضلعه الأكبر لجدار القبلة وذلك من أجل تشكيل الصف الأطول للمصلين الموازي لجدار القبلة. وتشيع في المسقط الأفقي العلاقات الهندسية النابعة من علاقة المربع بالمستطيل من خلال المحاور والمراكزالتي انتقلت في البعد الثالث للتشكيل المسجد والكتل والأحجام الفراغية.

ويحتوي المسقط الأفقي على صحن كبير للمسجد في الطرف الجنوبي مغطى بالمشربيات لتوفير الظلال والمحاط برواق من جهاته الأربع. وتحيط بالصحن من الجانبين الشرقي والغربي الخدمات من حمامات وأماكن للوضوء. ويقع عبر المحور الشمالي الجنوبي للمسجد المداخل المتتابعة من الخارج وحتى المنطقة الفاصلة التي منها يتم الدخول لقاعة الصلاة الرئيسة. وحول هذه المنطقة العازلة يقع برجي المئذنتين الشرقية والغربية اللذان يفصلان بين صحن المسجد وبين الصالة الرئيسة لصلاة الرئيسة الملاقليسة الملاقيسة الملاقيسة الملاقيسة الملاقيسة الملاقيسة المؤلفيس الرئيسة الملاقيسة الملاقيسة الملاقيسة الملاقيسة الملاقيسة الملاقيسة الملاقية الشرقية يقيع المدخل الرئيس الرجال التي تتسبع لحوالي 200 مصل. وعلى عين المئذنية الشرقية يقيع المدخل الرئيس

Abdullatif AlFozan Award for Mosque Architecture

168

Minarets of the Arabian Gulf

The design solution observed environmental factors and the principles of sustainability. Building material and systems were used in the construction of the mosque, which meet the conditions for sustainability. In particular, the use of building materials has been characterized by optimal exploitation of energy as well as construction waste management and disposal of hazardous materials and the use of low emission materials which meet the requirements of sustainability.

Measures for the requirements of creating thermal comfort outdoors have been taken through the use of materials for flooring, roofing, and the shading of structures and having the value of solar reflection below 29. The design took into account site constants, such as the movement of prevailing wind and the natural sun movement and humidity levels in the external environment of the mosque. Insulated walls consisting of two layers were used in the outer shell of the mosque.

The design also provides natural ventilation. Minarets work as air conditioning towers, allowing cold breeze to pass from top to bottom throughout the courtyard's water fountain to cool the temperature of hot air then pushing it outside the courtyard through double Mashrabiya located above the courtyard.

Horizontal and vertical wooden screens (Mashrabiyya) have

للنساء والذي يؤدي شهالاً نحو قاعة صلاة النساء التي تتسع حوالي ١٠١ مصلية. ويقابل مدخل النساء الشرقي مدخلاً مهاشلاً يقود لقاعة الرجال كمدخل ثانوي للتخفيف من حدة الازدحام وقت الصلاة الجامعة. وبشكل عام يبدو التناظر عيناً ويساراً مسيطراً على التخطيط الفراغي العام للمسجد برغم أن التناظر ليس وظيفياً ولكن هندسياً بشكل عام.

وقد تــم تصميم الجزء الأكبر مــن قاعات الصــلاة للرجال وتلك المخصصة للنســاء في الطــرف الشــمالي، بينــما تم تخصيــص أماكــن الوضوء وحمامــات الرجــال في الطرف الجنــوي، وذلــك من أجل توفير الإضـاءة الطبيعيــة للقاعات المخصصة للصلاة بشــكل غير مــاشر. وكذلك مــن اجل تقليل حرارة ووهج أشــعة الشــمس النافذة للقاعــات الداخلية مـما يقلل الاعتماد على وســائل التبريــد الصناعيــة إلى درجة ما.

يتميــز المسـجد باحتوائــه على صحــن مركــزي يلعــب دوراً مهماً بــين الداخل والخــارج. فصحن المسـجد ينظم العلاقــة مع المدخلــين الجانبيين. كــما أن الصحن المظلل يشــكل منطقــة فاصلة قبــل الدخول لقاعــة الصلاة وهو بذلــك يعمل كمنطقــة انتقالية فيزيائيــة وروحية بالتدرج مــن العالم الخارجي نحــو قاعة الصلاة وما تتميــز به من هدوء وســكينة وانتقال نحو عــالم الروحاًيات والتأمــل والصفاء الروحــي والعبادة.

كذلك تـم تنظيم العلاقة بـين الداخل والخارج مـن خلال تنظيم دخـول الإضاءة الطبيعيـة للمسـجد. وفي الوقت نفسـه تـم التعامل بقدر كبـير من الاهتـمام بالظلال والتظليـل في فراغات المسـجد الخارجية لأهميتها في تقليل حدة الشـمس والحر، وكعامل مساعد في توفير قـدر مهم من الراحـة للمصلين. وقد تم اسـتخدام المشربيات الخشـبية عـلى ارتفاعـات متفاوتة في تصميم المسـجد لأهميتها في تنقية والتقليل من حدة أشـعة الشـمس وتنظيم دخولهـا للفراغات وكسر حـدة الحرارة العاليــة في الصيف.

وقد امتاز الحل التصميمي للمسجد عمراعاة العامل البيني ومبادئ الإستدامة، وكذلك استخدمت مواد ونظم بناء في المشروع عا يتلاءم مع شروط تحقيق متطلبات



مثارات الخليج العربي

ـــائزة عبداللطيف الفوزان لعمـــارة المســـاجد | الدورة الثانيـــة

symmetry is geometric rather than functional.

The prayer halls for men and the one for women were located north, whereas ablution areas, bathrooms and services are located at the southern end of the mosque, in order to provide indirect natural lighting for prayer halls. This allocation of spaces is also meant to reduce heat and sun glare allowed through windows, which reduces the reliance on means of mechanical air cooling to a certain extent.

The mosque has a central courtyard that plays an important role between the inside and the outside. It regulates the relationship with the side entrances. The shaded courtyard works as a buffer zone, which dictates and organizes movements from the outside to the prayer hall. Therefore, it works as a physical and spiritual transition from the outside world towards the prayer hall, the space for spirituality, meditation and serenity.

The relationship between inside and outside was also regulated through controlling natural light to the interior. At the same time a great deal of attention has been paid to the shading of external spaces in order to reduce heat, and to provide comfort to the worshipers. Wooden Screens have been used at varying heights in the design of the mosque, due to their importance in the purification and reduction of the harsh sunlight and regulate entry of the spaces.

169

- open court
  عامة والملاة على الملاة على المراة على المريم المريم . [1] adies prayer hall
- . المحراب .4 mihrab
- المكتبة .5 library
- مركز تحفيظ القران .6
   مركز تحفيظ القران .7
   مركز المياه .7
   مركز تحفيظ القران .7
   مركز تحفيظ المياه .7
- 8. المداخل entrance lobby
- 9. الادارة administration
- غرفة الامن . 10 sercurity room



5

10

170

Abdullatif AlFozan Award for Mosque Architecture Minarets of the Arabian Gulf



الارتفاعات الأمامية front elevations

الارتفاعات الخلفية rear elevations



ارتفاعات الجانب الأيمن right side elevations

ارتفاعات الجانب الأيسر left side elevations

الإستدامة. وعلى الأخص تم استخدام مواد بناء تمتاز بالإستغلال الأمثل للطاقة وكذلك إدارة مخلفات البناء والتخلص من المواد الخطرة واستخدام مواد المركبات العضوية المتطايرة المنخفضة ما يتناسب مع اشتراطات نظم الإستدامة.

وكذلك فقد تم الأخذ بالإعتبار متطلبات خلق الراحة الحرارية في الهواء الطلق من خلال استخدام مواد للأرضيات والسقوف وهياكل التظليل وقيمة الانعكاس الشمسية أقل من ٢٩. وقد راعى التصميم ظروف الموقع الثابتة مثل حركة الرياح السائدة وحركة الشمس الطبيعية ومستويات الرطوبة في البيئة الخارجية للمسجد. كذلك استخدمت الجدران المعزولة في الغلاف الخارجي للمسجد والمكون من طبقتين.

وقد روعي في التصميم توفير التهوية الطبيعية. وقد عملت المئذنتان كملاقف للهواء، حيث تحمل المشربية المفرغة الهواء البارد من الأعلى إلى الأسفل داخل صحن المسجد ليمر ضمن نافورة ماء تقوم بتلطيف درجة حرارته ودفع الهواء الساخن خارج صحن المسجد من خلال المشربية المزدوجة التي تعلو صحن المسجد.

فقد استخدمت المشربيات الأفقية والرأسية كعنصر أساس في تصميم المسجد مما ساعد على تخفيف نفاذ الضوء داخل صحن المسجد وتوفير الظلال التي تخفف من حدة الحرارة في الفراغات الخارجية للمسجد.

وفضلاً عن ذلك فقد تحب مراعاة الحد من الإشعاع الحراري للجدران الخارجية المعزولة بالبوليسترين لتقليل انتقال الحرارة بين الداخل والخارج. وبالإضافة لذلك فقد تحب مراعاة الصوتيات وتوفير أنظمة صوتية تتناسب مع مساحة وحجم الفراغات الداخلية.

منارات الخليج العربي

ـــائزة عبداللطيف الفوزان لعمـــارة المســـاجد | الدورة الثانيـــة

parallel axes: the first extends and intersects with the other axis across the courtyard. Two other axes run in parallel, one in the transitional hall leading to the main prayer hall in the transitional zone between the courtyard and the prayer hall. The second axis runs along the main prayer hall. Overall, it is notable that the plan organizing pattern is built upon a geometric relationships associated with the square and the rectangle.

The mosque has a large courtyard in the southern side, which is covered with double layered Mashrabiyya to provide shade. It is surrounded by portico from all four sides. Services, toilets, ablutions are located at the eastern and western sides of the courtyard. Entrances are located across the north-south axis of the mosque, which runs from the outside along the buffer zone from which access is gained to the main prayer hall. Within this buffer zone lies the east and west tower minarets separating the courtyard and the main men prayer hall, which accommodates about 567 worshipers. To the right of the eastern minaret lies the main entrance for women, which leads north towards women's prayer hall, which can accommodate about 101 women. On the opposite side lies the western entrance that leads to men's prayer hall, a secondary one to alleviate congestion during Friday prayer. In general, the plan reveals symmetry that dominates the general spatial planning of the mosque, although the

171



172

Abdullatif AlFozan Award for Mosque Architecture

Minarets of the Arabian Gulf

requirements, designed as wind towers (Malqaf) to cool air inside and around the main courtyard.

Abstraction dominates all aspects of the mosque's design. The architect adheres to using abstract forms as an approach, whereby he unifies different masses, surfaces and external as well as internal architectural features. Therefore, the mosque looks as one mass, cut down into many sub-masses assembled together using straight lines without resorting to the common forms of curved arches of traditional architecture. To give depth to facades the designer uses framed windows and openings covered with Mashrabyya within recessed rectangles openings to operate as a single unit. As a result, the design is characterized by strong volumetric configuration. The mosque emerged as one interconnected block broken down into smaller ones of varying sizes. Therefore, the mosque appears as a sculpted base that rises from the bottom toward the sky.

The elevations were designed as overlapping rectangular abstract frames to mimic the arch, but without curved lines. Therefore the frames appear containing openings, in the form of squares and sometimes being the organizing system that governs the definition of the elevations.

The ground floor plan shows strong organizing geometric axis that runs through the courtyard and extends across the main hall. In the other direction there is a set of







# TAMEEM BEN AWS MOSQUE located within the officers housing complex the edge of Al Mugatta' Bridge. This site has special implemence as it forms a vital visual sign at this junction from Abu Dhabi towards Dubai.

Tameem ben Aws Mosque is particularly important in the region as a Jame' (Friday mosque), due to its location in relation to other surrounding mosques and population distribution in the area.

The design concept is based upon Tawheed (there is no God but Allah), the basic pillar of Islam. The design concept was inspired by the essence of religion and Islam's vital characteristic of Moderation, combining power and simplicity, and linking and integrating the mosque's organic elements in one homogeneous body.

The design is characterized in general by simplicity. It uses certain common architectural features that prevailed in historic mosque architecture, such as the minaret and the arch, yet such features are used in abstract forms without literal copying of their traditional counterparts. The mosque has two minarets distinguished for their abstract form, as they look like towers. The function of these towers has been transformed to meet climatic





project name: Alshaghrood Mosque

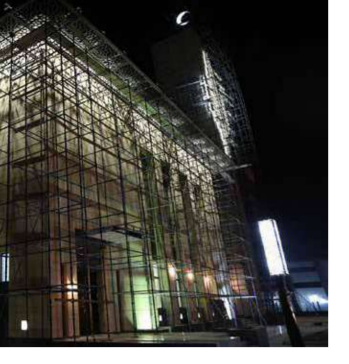
owner : ???

architect: Afniah Consultants

location: Dammam - Saudi Arabia  $\overset{\circ}{s} \rightarrow |\S\check{z} \overset{\circ}{Y} \in |\mathscr{CL}| \cong Y$ 

number of worshipers: 2000  $|S|^2 - \check{Z} + \bullet |S|^2 = \check{Z} + \check{Z} +$ 

completion date: 8-9-2015



يقع مسجد الشغرود في حي طيبة الدمام بالمنطقة الشرقية، على طريق الملك عبد الله. وتبلغ مساحته ١٩٠٠ مترا ويتسع حوالي ٢٠٠٠ مصل.

ويحتوي مسجد الشغرود على طابقين. أما الطابق الأرضي فيحتوي على قاعـة الصلاة الرئيسـة وعلى المدخل الرئيسس للرجال ومدخل لمصلى النساء وأماكن الوضوء ودورات المياه وغرفة للجلوس. وبالإضافة لذلك يحتوي على سكن للمؤذن والإمام عساحة ٥٠٠ متر، كما يحتوي على مكتبة متطورة تضم عدداً من الكتب الإسلامية المتنوعـة والتفاسير المختلفـة للقرآن الكريم، قـت إضافتها للمسجد حتى يستفيد منها المصلون ويطلعوا على الكتب التي تحثل عصوراً مختلفـة. كما يحتوي المسجد على حلقات لتحفيظ القرآن الكريم. ويحتوي الطابق الأول والمبني على جزء من مساحة الطابق الأرضي على مصلى للنساء يتم الوصول إليه عبر درجين متقابلين خلف قاعـة صلاة النساء.

ويتميز التصميم الهندسي للموقع العام بأن كتلة المسجد بكاملها قد تم توجيهها باتجاه القبلة خلافاً لمحددات وأضلاع الموقع العام مما يجعل اتجاه كتلة المسجد بالنسبة للمار حول الموقع متميزة حيث مكن رؤية التصميم المعماري لواجهتين من المسجد من أية نقطة حول الموقع تقريباً. ويتم الدخول للمسجد عبر الموقع من الجهات الأربع من خلال مدخلين من الجهة الشمالية وبوابة واحدة من الجهية الغربية وبوابة من الجهتين الشرقية والجنوبية.

وعتاز التصميم المعهاري بالبساطة مع وجود عناصر تضفي على التكوين المعهاري على المستويين الأفقي والرأسي تهيزاً وخصوصية فريدة، فضلاً عن الجدّة والابتكار. فقد تم فصل كتلة المسجد الرئيسة عن بقية خدمات المسجد، وذلك من خلال تخصيص مربع كامل لقاعة صلاة الرجال وتوجيهه نحو القبلة. ويبرز عن المربع من ضلعه الذي يشكل جدار القبلة نتوء مستطيل الشكل يحوى المحراب وخلفه

Abdullatif AlFozan Award for Mosque Architecture

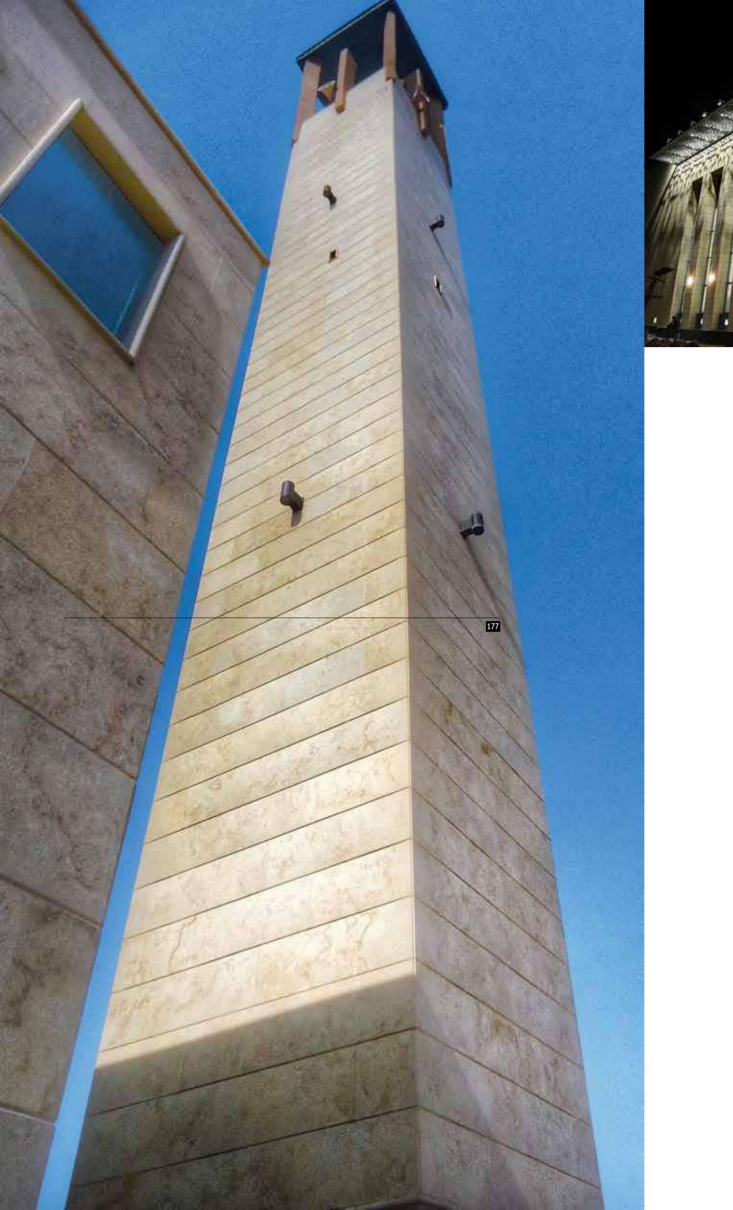
176

Minarets of the Arabian Gulf

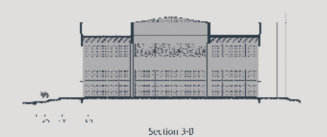
determine the heat transfer between the inside and the outside.

The internal spatial configuration was marked by the open to the sky unprecedented relationship formed by glass trusses in the men's prayer hall. This allowed natural light to enter the mosque. The glass elevations defined at the North and South sides of the 'cube' along the frames that penetrated the bulk of the mosque seemed like a three-dimensional crystal glass. However, despite admitting light to the middle part of the prayer hall horizontally and vertically, the area located on the ground floor under women's Hall retained a great deal of shade as it is kept isolated, and worked as a buffer zone between the inside and the outside.

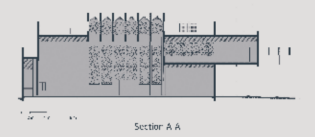
This mosque design offers an unprecedented geometric and architectural model. The designer refrains from using classic stereotypical elements. Instead, the designer shows a great deal of innovation in defining surfaces providing quality solutions in the intelligent creation of architectural spaces. The design invokes the conscious manipulation of geometric surfaces, the volumetric intersections on the horizontal layout, as well as the geometric three dimensional creative compositions.

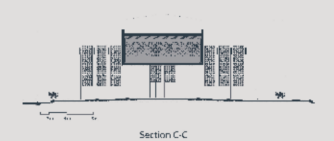






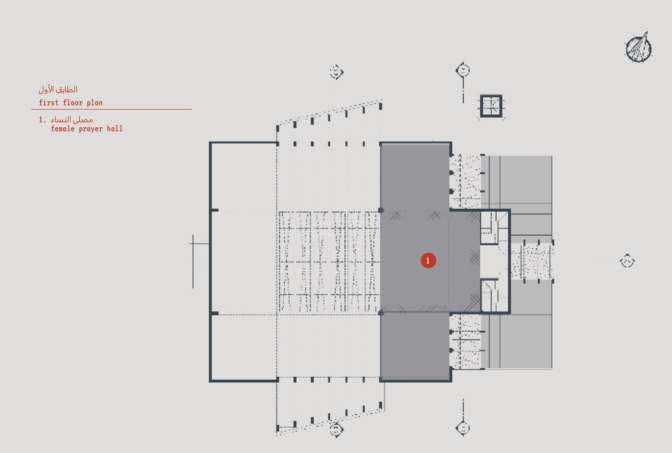
178

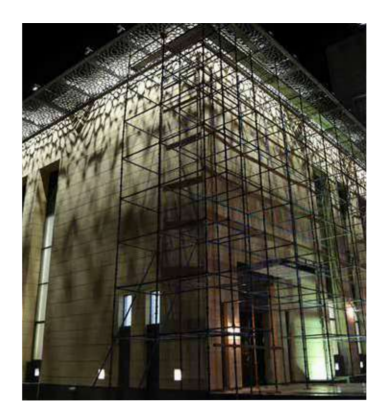




Abdullatif AlFozan Award for Mosque Architecture

Minarets of the Arabian Gulf





درج يــؤدي إلى المنـــر. في الوقت نفســه بشــكل متناظــر وفي الضلع المقابــل للمربع تم خلق فراغ يســـاوي هندســياً بروز المحراب عن جدار القبلة ليشــكل هـــذا الفراغ منطقة فاصلة بين كتلة المســجد الرئيســة وبين الكتلــة الخلفية المخصصة للخدمـــات التي اخترقها مدخل مــن منتصفها ليشــطرها إلى قســمين متناظرين أيضاً.

أما مربع قاعة الصلاة الرئيسة للرجال فقد تم التعامل معه بشكل هندسي أيضا. فقد تم تقسيمه هندسياً إلى ثلاثة أقسام بالاتجاهين بحيث عمل هذا التكوين على تحديد التصميم الإنشائي من ناحية توزيع الأعمدة على الجدران وخصوصاً جدار القبلة، ولغاية تحديد مساحة مصلى النساء بالطابق العلوي. أما الجزء الوسطي من هذا التقسيم الهندسي الموازي لجدار القبلة فقد تم التعامل معه كمرشح ضوئي لقاعة الصلاة والذي حل مكان القبة الكلاسيكية للمسجد. في هذا الجزء تم تصميم سبعة سطوح اخترقت هندسياً المربع وشكلت بينها منطقة وسطية داخل المربع هندسياً بالاتجاه الآخر مع التقسيم الثلاثي وخلقت بينها منطقة وسطية داخل المربع تصميم الرجال الرئيسة التي ارتفعت على طابقين. وفي ذات الوقت فقد امتدت هذه القواطع امتداداً يوازي ضلعي مربع قاعة الصلاة الشرقي والغربي ولكن مع الإمتداد شمالاً وجنوباً حتى حدود الموقع العام نفسه.

أما كتلة الخدمات الملحقة بالمسجد من الجهة الشرقية فقد تم شطرها نصفين على امتداد المحور الشرقي الغربي الذي ينتهي بمحراب المسجد ليخلق هذا الفراغ مدخلاً مباشراً لقاعة صلاة الرجال بالإضافة إلى إمكانية الدخول عبر المنطقة الانتقالية الفاصلة بين كتلة الخدمات وكتلة المسجد من الجهتين الشمالية والجنوبية. وبذلك يتم الإلتقاء على مدخل المربع الذي يشكل قاعة الصلاة عند المدخل الرئيس لقاعة الرجال من ثلاثة منافذ تم تصميمها على شكل منحدرات

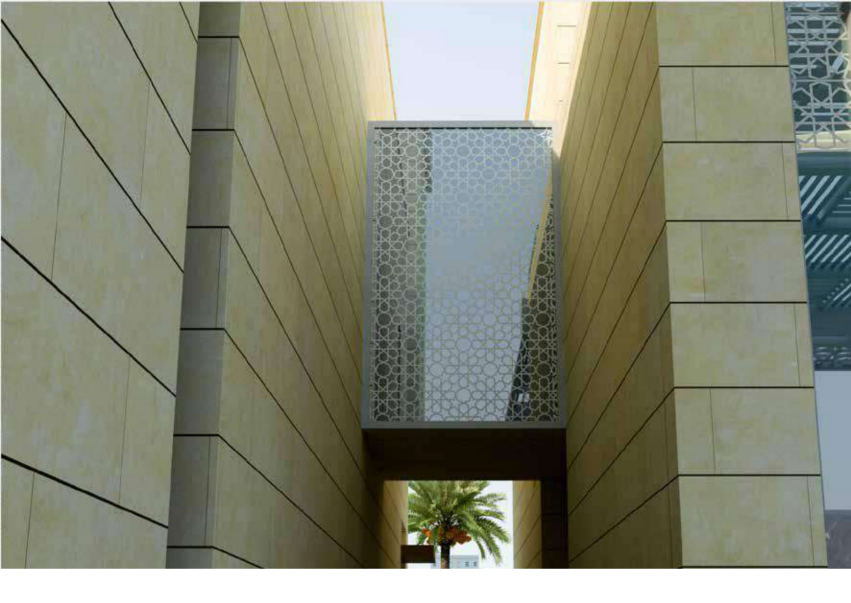
179

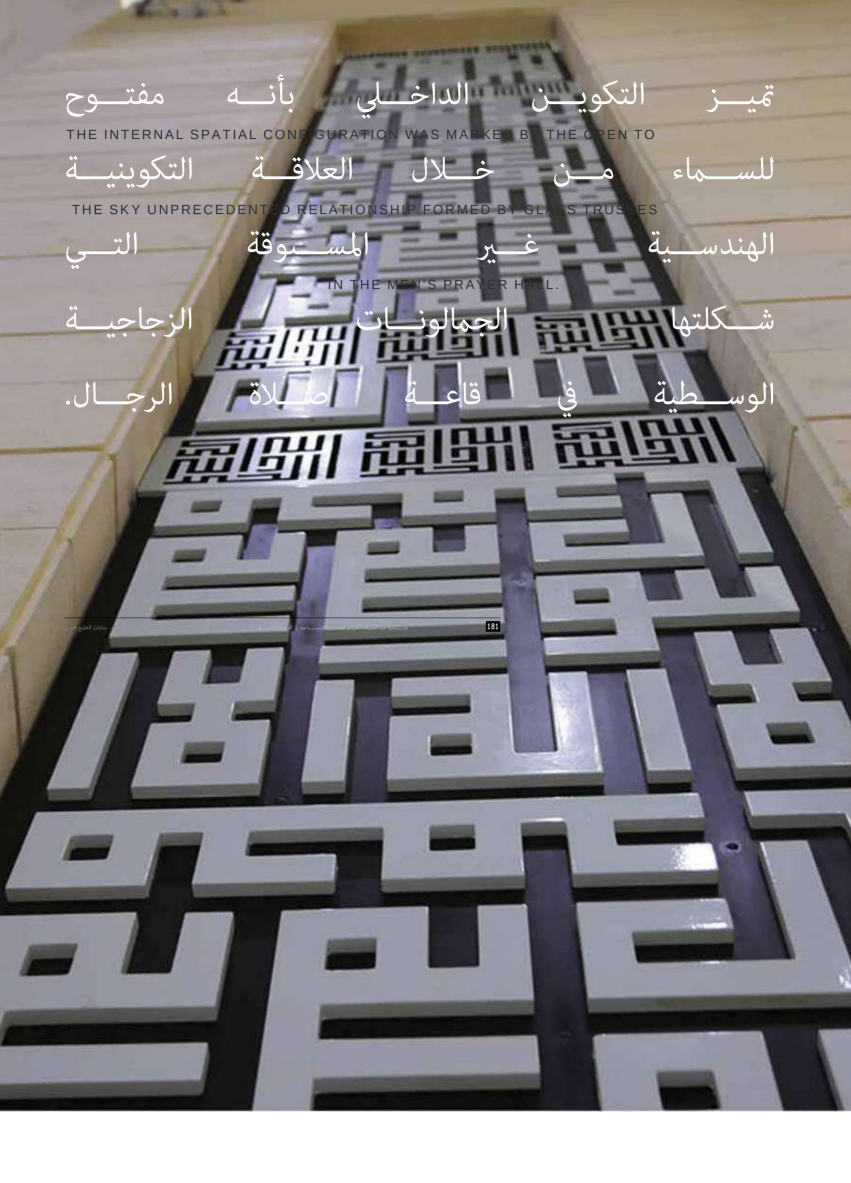
منارات الخليج العربي

ــــانزه عبداللطيف الفورال لعمـــازه المســـاجد | الدورة التانيــــه

## الطابق الأرضي ground floor plan

- 1. قاعة الصلاة الرئيسة main prayer hall
- 2. مصلى النساء female prayer hall
- 3. المدخل الرئيس main entrance
- مدخل النساء .4 female entrance
- 5. الوضوء و دورة المياه abulotion and toilet
- غرفة الحارس .6 guard room





تراعي كبار السن وذوي الاحتياجات الخاصة. وفي الوقت نفسه تحديد مداخل ثانوية تودي مباشرة لقاعة صلاة الرجال من ضلعي المربع الرئيس الذي يشكل كتلة المسجد الشمالي والجنوبي من الوسط.

ومن خلال كتلة الخدمات الشرقية الجنوبية التي تم تخصيص مدخل بها للمدخل مصلى النساء هناك درج يودي إلى الطابق الأول حيث مصلى النساء. أما الكتلة الشيالية الشرقية التي تقع خلف المسجد فاحتوت على غرفة لحارس المسجد وخدمات الوضوء. وعلى امتداد كتلة الخدمات تم تحديد مكان المئذنة التي ترتفع بشكل منفصل عن كتلة المسجد وتقف بشكل منفرد في الفضاء الشمالي للموقع. هذا التكوين الهندسي على مستوى التخطيط الأفقي للمسجد انعكس بشكل أكثر تعقيداً على مستوى التكويين الحجمي والرأسي. ففي الطابق الأول ارتفع المربع السني يشكل قاعة صلاة الرجال في الطابق الأرضي الذي يحوي قاعة صلاة النساء في الطابق الأول - على طابقين والتحم به منطقة المدخل الرئيس وما يحاذيها من درج يودي لقاعة صلاة النساء بينما اقتصر ارتفاع كتلة الخدمات على طابق أرضي وحيد فبدت كتلة خادمة لكتلة المسجد الرئيسة.

من الخارج يسيطر على التكوين المعماري للمسجد الأطر التي تخترق كتلة المسجد المربعة وتضيف على التكوين لمسة معاصرة غير مسبوقة في التكوين العمراني للمساجد. كما تضيف بعداً هندسياً في التعامل مرونة وحيوية مع الكتل والأسطح المعمارية بعيداً عن النمطية الكلاسيكية. وتبدو هذه الأطر كعامل تجميع وربط بين كتل المشروع التي تم التعامل معها بانفتاح لخلق تكامل بين الكتلة والفراغ وعالي يخلق مناطق محصورة تم التعامل معها بنكاء لتخلق مداخل محددة ومؤطرة للمسجد من ناحية، ولكي تخلق مناطق مظللة تتار بالإعتدال الحراري بعيداً عن حرارة الشمس. وهذه المناطق

Abdullatif AlFozan Award for Mosque Architecture

182

Minarets of the Arabian Gulf

behind the mosque comprises guard room and ablution areas. Located in line with the services block is the free standing minaret that rises in the north of the site.

This horizontal geometric composition has been reflected in a more complex volumetric and vertical configuration. On the first floor the square rises — as the men prayer hall on the ground floor and women prayer hall on the first floor — on two floors. To this massive block the staircase that leads to the women prayer hall is attached, whilst the services block height was limited to the ground floor only.

From the outside, the overall architectural image is dominated by the frames that penetrate the 'volumetric square', or the cube. This adds a contemporary touch to the volumetric configuration unprecedented in the urban composition of mosques. This has allowed the designer to create flexibility and vitality to blocks and architectural surfaces without resorting to classic stereotypes. These frames appear as an element that binds and links the project together, creating integration between mass and void. This has been handled intelligently by the designer to create framed entrances for the mosque on the one hand, and to create shaded areas characterized by thermal moderation away from the heat of the sun. These transitional areas defined by the spaces between the blocks also formed distinct architectural spaces between the inside and the outside to serve as thermal filters that

الانتقاليــة التــي تحددهــا الفراغــات بــين الكتــل شــكلت أيضــاً فراغــات معمارية متميزة بــين الداخل والخــارج بحيث تكون بمثابة مرشــحات حرارية تعمـــل على تحديد الانتقــال الحراري بين الداخــل وبين الخارج.

أما التكوين الفراغي الداخلي فقد تميز بأنه مفتوح للسماء من خلال العلاقة التكوينية الهندسية غير المسبوقة التي شكلتها الجمالونات الزجاجية الوسطية في قاعة صلاة الرجال. وهذه سمحت للضوء الطبيعي بالدخول للمسجد. وبالإضافة للواجهتين الرجابية والجنوبية على امتداد الأطر التي اخترقت مربع كتلة المسجد فقد بدا المسجد وكأنه كتلة بلورية زجاجية ثلاثية الأبعاد. برغم دخول الضوء لقاعة الصلاة من وسطها أفقياً ورأسياً، إلا أن المنطقة التي تقع بالطابق الأرضي وتحت قاعة النساء احتفظت بخصوصيتها وقدر كبير من الظل كمنطقة منعزلة وفاصلة بين الداخل وبين الخارج.

يقدم تصميم المسجد نهوذجاً هندسياً ومعمارياً غير مسبوق حيث يبتعد عن النمطية الكلاسيكية لعمارة المسجد وبشكل مبتكر في تحديد السطوح وتقديم حلول نوعية في خلق فراغات معمارية اعتماداً على التلاعب الذي والواعي بين السطوح الهندسية على المستوى الحجمي اعتماداً على التقاطعات الهندسية على مستوى التخطيط الأفقي والخطوط الهندسية.

منارات الخليج العربي

\_\_\_ائزة عبداللطيف الفوزان لعم\_\_ارة المس\_اجد | الدورة الثاني\_\_ة

through the roof into the prayer hall. This middle part of the roof has been penetrated by seven frames that formed between them glass trusses intersected with the pattern from other direction. This interesting intersection has defined these glass trusses that work to limit and control light permitted into the double-volume main men's prayer hall. At the same time these frames spanned all the way to the edge of the site rather than being limited to the square itself. These glass trusses in effect can be seen as a modern replacement to the classical dome.

The block of services attached to the mosque from the eastern side has been divided into two halves along the east-west axis that ends at the mihrab creating the direct entrance to men prayer. In addition, two other entrances have been created along the opposite north south axis which lies in the transitional area between the mosque and the services. These three entrances intersect to form an entry hall leading to the inside of the mosque. It has been taken into account to provide slopes along these entrances to help the elderly people and those with special needs. At the same time secondary entrances have been identified to lead directly to men's prayer hall from north and south sides of the square.

There exists a stair located through the southeastern services block leading to the first floor where women prayer hall is located. The North Eastern block located 183



184

Abdullatif AlFozan Award for Mosque Architecture

Minarets of the Arabian Gulf

gates, in addition to one gate at all other sides of the site.

The design is characterized by its simplicity, as it features certain elements that cast uniqueness, novelty and innovation upon the architectural configuration on both the horizontal and the vertical levels. The main mosque block is separated from the block that comprises services. A neat huge square is allocated for the prayer hall for men, which was directed towards Qibla. The mihrab then is cantilevered from the Qibla wall, which hides behind a secret staircase that leads to the minbar. At the same time, a space has been created symmetrically at the opposite side of the square, which equals the distance cantilevered off the mihrab wall. This space forms a buffer zone between the main mosque block and the services block located at the back, which itself is divided into two symmetrical blocks by the main entrance that leads directly to men's prayer hall.

The main men prayer hall has been designed geometrically as a full square. It has been geometrically divided into three sections in both directions so that this configuration works to determine the structural logic dictating the locations of columns on the Qibla wall, which in effect determined the size of the prayer hall for women upstairs. The middle part of the geometric composition, which is parallel to the qibla wall has been designed as a light filter that controls the amount of daylight permitted



#### 

Alshaghrood mosque rises on two floors. The ground floor comprises the main prayer hall, the entrance to men prayer hall, entrance to women prayer area, ablutions and toilets. In addition, it contains housing for muezzin and Imam with an area of 500 meters. It also comprises a well-developed library with numerous books on Islam and the Koran. The mosque hosts events for the memorization of the Holy Koran. The first floor, which is built as only a portion of the ground floor, is allocated for Women as their prayer hall, and can be accessed through stairs located at the back of the main mosque.

The site plan reveals that the entire mosque has been directed towards Qibla, ignoring the site's natural boundaries and borders. This makes the mosque's architectural composition both interesting and unique. This allows the passersby and visitor to view simultaneously two sides of the mosque almost from any point. It is also notable that visitors can access the mosque from all site boundaries, as there are two northern

ŽIm"ù «ú € ¾¿'"À

project name: Um Omar Mosque

pqtpq € ,

owner : ????? &/ ã«ä®•u X¼,¾′ v,þ † Áw€âã«ç'"

architect: Hyder and Solaiman Elkhereji Engeneering Consultant

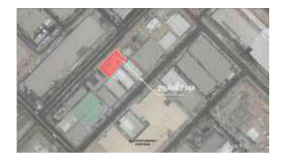
location: Jeddah - Saudi Arabia

number of worshipers: 1700 pqtpq  $\in$  a  $\times$  a  $\times$  completion date: ?????

# UM OMAR MOSQUE







يقع جامع أم عمر في المنطقة الصناعية الأولى مدينة جدة بالمملكة العربية السعودية. ويتكون الجامع من مبنى رئيسي وهو مبنى على شكل مربع على مساحة ١١٩٠ مــ تر مربع، ومن ملحق لخدمات الوضوء، ومدخل مصلى للنساء وسكن للإمام وللمؤذن على مساحة ٢٥٤ متر مربع. كما يحتوي على ساحة الصلاة الخارجية على مساحة ٣٣٠ مــ تراً مربعاً وممرات المشاة والمساحات الخضراء ومناطق التشجير على مساحة ١١٥٣ متراً مربعاً ومنطقة انتظار السيارات على مساحة ١٢٠٠ متر مربع ومصلى الرجال ويستوعب ١٢٠٠ مصلٍ ومصلى النساء ويستوعب ٢٠٠٠ مصلية.

ويحتوي الجامع على طابقين، أما الطابق الأرضي فيضم قاعة الصلاة الرئيسة وصالة المدخل ومدخل النساء وأماكن الوضوء ودورات المياه ومدخل سكن الإمام. ويضم الطابق الأول مصلى النساء وسكن الإمام وأماكن للوضوء ودورات مياه.

وقد تـم تصميم قاعة الصلاة بشـكل مربع كامل، الذي يشـكل الكتلة الرئيسـة للجامع. وقد تم التعامل مع المربع بطريقة هندسـية غير مسـبوقة في تصميم المسـاجد، فلم يتـم توجيه أحـد أضلاعه باتجـاه القبلة كـما يتوقع. وبدلاً مـن ذلك فقـد كان أحد أقطار المربع موازياً لاتجـاه القبلة. وأشـكالاً لذلك اتخذت زوايـا المربع أهمية أكـثر من أضلاعه. فتـم قص زاوية المربع لتشـكيل المدخل الرئيـس حيث يتم الدخل عبره ومـن ضلعي المربع المقابلـين لاتجاه القبلة مع توفير مسـاحة انتقالية بـين الداخل وبين الخـارج وتختفي خلف بـرج المئذنة الوحيـدة للجامع. وفي الزاوية المقابلة للمدخـل الرئيس كان محـراب الجامع وخلفـه ممر خلفي يـودي إلى مجموعة أدراج تقـود للمحراب الذي يفتح عـلى شرفة دائرية في ضلـع مربع قاعة الصلاة من جهتهـا الجنوبية الشرقيـة. أما قطر المربع الداخلي الموازي المجامع المتحاذي لجهة القبلة التجاه القبلة فقد قسـم الفراغ الداخلي للجامع إلى قسـمين: القسـم المحـاذي لجهة القبلة ارتفع عـلى طابقين كفراغ حجمي واحد بينما القسـم الآخر كان يرتكز عـلى عمودين يقابلان المئيس ويشـكلاًن حاملاً إنشـائياً للطابق العلوي حيث مصلى النسـاء.

Abdullatif AlFozan Award for Mosque Architecture

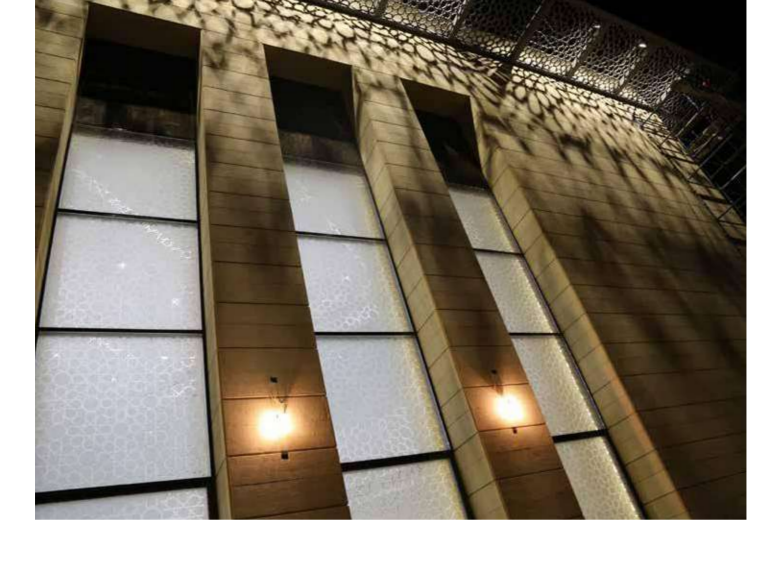
188

Minarets of the Arabian Gulf

thoughtful design. There exist homogeneity and integration, emphasized by the use of white surfaces and dynamic stone courses that have been used both in the inside and the outside. In addition, the use of internal surfaces and glass-clad with Islamic patterns and light-colors provokes admiration. Interior design attends to special details. Wood and natural colors have been used in addition to providing small cabinets for the Kuran to be kept under the windows. The choice of colors integrated with the amount of light allowed inside the main prayer hall casted a special spiritual atmosphere.

The facades and roofs of the mosque have demonstrated the designer's ability to provide a balanced relationship between the blocks and materials used. This is also notable in the use of geometric motifs ranging between abstraction and compositional formations integrated with the block itself as noted in the minaret tower.

The design offers a model in the balanced relations between the block and architectural surfaces. It provides a medium solution between the traditional model of the mosque, comprising traditional elements like the minaret and the dome, and a contemporary interpretation. This design is characterized by not using the traditional form of the minaret, let alone using the dome at all. The design provides a complementary relationship by allowing light to access designated transitional places between inside and outside. Such a relationship is one of the aesthetics offered by this unique design of this mosque.





ـــائزة عبداللطيف الفوزان لعمـــارة المســـاجد | الدورة الثانيـــة









وقد استتبع تصميم وتوجيه المربع بهذه الطريقة نحو القبلة حيث كانت زاوية المربع هي محراب المسجد، أن صفوف المصلين اصطفت بشكل مواز لقطر المربع، وأشكالاً لذلك فقد كان قطر المربع هو الصف الأطول، بعنى أن عدد المصلين الواقفين على قطر المربع هو الأكثر، بينما كان عدد المصلين الواقفين على الصف القريب من زاوية المربع باتجاه القبلة هو الأقل و وهذا مخالف للمعهود عليه في تصميم المساجد. فقد جرت العادة أن يكون ضلع المسجد الموازي للقبلة، او الصف الأول، هو الأطول لاحتواء أكبر عدد من المصلين وذلك امتثالا للحديث النبوي الشريف الذي يرغب المصلين في الثواب والأجر الذي عصل عليه المصلى بالصف الأول.

أما الزاويتين المتقابلتين المتبقيتين للمربع فقد تم تصميم مدخلين جانبين فيهما، واتخذ كل من هذين المدخلين الجانبيين شكلاً مربعاً تقاطعت زاويته مع قطر المربع حيث يوجد حجرتين صغيرتين تقبعان على طرفي واجهة زجاجية داخلية في قاعة صلاة الرجال تفصل بين جزئ قاعة الصلاة اللذين شكلاً مثلثين متناظرين.

وأهمية هذا الحاجز الزجاجي الذي يفصل قاعة صلاة الرجال إلى قسمين تكمن في أنه يهدف ليكون صديقاً للبيئة في الحفاظ على الطاقة بجميع أنواعها. فحين لا يكون الجامع ممتلئاً بالمصلين في الصلوات اليومية فإن هذا الحاجز الزجاجي يكون مقفلاً لتوفير الطاقة داخل القسم المستعمل من الجامع. وفي هذه الحالة يعمل هذا الحاجز الزجاجي على تحديد الجزء المستخدم من الجامع تحديداً فيزيائياً، وفي الوقت نفسه يقوم بحفظ الطاقة الكهربائية والطاقة اللازمة لتبريد الهواء. أما في الصلاة الجامعة أيام الجمعة فيتم فتح الحاجز الزجاجي واستعمال كامل قاعة الصلاة. ولذلك فإن جامع أم عمر في المدينة الصناعية الأولى بمدينة جدة قد روعي في تصميمه أن يكون صديقاً للبيئة، وهي إحدى ميزات هذا المسجد الجامع.

وبجانب المربع الرئيس لقاعة صلاة الرجال تم تصميم كتلة الخدمات الملحقة بالمسجد، التي تحوى مدخل سكن الإمام والمؤذن وحمامات الرجال وأماكن الوضوء ويقبع

192

Abdullatif AlFozan Award for Mosque Architecture

Minarets of the Arabian Gulf



block, and the transition zone next to the main entrance. Thus, the design provides transitional spaces between the main block of the mosque, which is characterized by allowing light to provide amounts of shadow and light.

The design adheres to universal codes by complying to international principles to provide easy facilities for the needs of disabled or old people and those with special needs. All areas leading to the main entrances of the mosque were provided with a gentle ramp, in addition to stairs with rails for the elderly and people with special needs. Moreover, disable car parking close to the mosque were provided for people with special needs as well.

The upper floor is accessible via stairs across the bridge that connects the main block of the mosque and the services containing the entrance of women. To the left of the corridor leading to women prayer hall upstairs lies the ablution for women. On the same floor lies the housing the Imam, which is also accessible via a private staircase from the ground floor within the block for services. There exists also a bridge linking the women's prayer hall with a minaret, located on the corner of the mosque square tower. This bridge extends over the open area between the minaret and the mosque, which casts shadows upon the main entrance of the mosque.

The mosque interior expresses a sense of outstanding



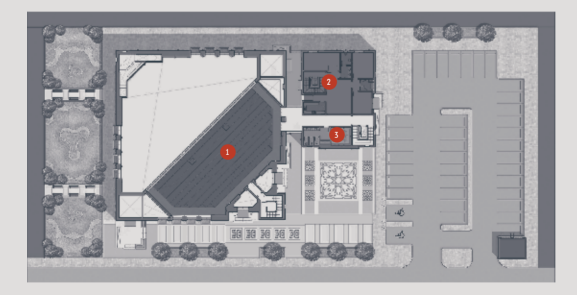


الدور الأرضي ground floor plan

- 1. قاعة الصلاة الرئيسة main prayer hall 2. صاله المدخل entrance hall
- مدخل النساء . 3. female entrance
- الوضوء و دورة المياه .4 abulotion and toilet مدخل سكن الامام .1 imam entrance

منارات الخليج العربي

193



- مصلى النساء . 1 female prayer hall
- سكن الامام على الامام المعنف الامام معنف الامام المعنف الم

الدور الأول first floor plan





Abdullatif AlFozan Award for Mosque Architecture

Minarets of the Arabian Gulf



يتميز تصميم الجامع بالعلاقة التبادلية بين الداخل وبين الخارج من خلال تغطية المساحات المحصورة بين كتلة الجامع الرئيسة وبين الخدمات من ناحية وبين المئذنة التي تقع على طرف المربع الرئيس للجامع وبين المنطقة الانتقالية التي تاي المدخل الرئيس للجامع، وبذلك يوفر التصميم فراغات انتقالية بين الكتل الرئيسة للجامع والتي تتميز بتخلل الضوء من بينها لتوفير أجزاء بينية من الظل والنور.

ويمتاز تصميم الجامع كذلك بالإلتزام بضوابط التصميم العالمي من حيث مراعاة المتطلبات والإعتبارات الحديثة بالنسبة لاستخدامات ذوي الاحتياجات الخاصة. فقد تم تزويدها تزويد المناطق المؤدية للمداخل الرئيسة للجامع والتي تحتوي على أدراج، تم تزويدها بمنحدرات خاصة لكبار السن وذوي الاحتياجات الخاصة. وبالإضافة لذلك فقد تم تخصيص مواقف سيارات قريبة من المسجد لذوي الاحتياجات الخاصة أيضا.

أما الطابق العلوي فيتم الوصول إليه من خالال مجموعة أدراج عبر جسر يصل بين المربع الرئيس لكتلة المسجد من كتلة الخدمات الملحقة التي تحتوي على مدخل النساء. وعلى يسار الممر المؤدي لقاعة النساء بالطابق العلوي يوجد مكان وضوء النساء. وفي نفس الطابق يقع سكن الإمام الذي يتم الوصول إليه أيضاً عبر درج خاص من الطابق الأرضي من خلال كتلة خدمات الجامع التي تحتوي أماكن الوضوء. ومن الملاحظ أيضاً وجود جسر يربط قاعة صلاة النساء مع برج المئذنة التي تقع على زاوية مربع المعامع. وهذا الجسر يقطع المنطقة المفتوحة بين المئذنة وبين كتلة الجامع عا يضفي علاقة متميزة وظالاً على المدخل الرئيس للجامع.

يعبر التصميم الداخلي للجامع ولقاعة الصلاة الرئيسة عن حسس فني متميز ومدروس بشكل كبير. فقدد كان التكامل بين السطوح البيضاء والمداميك الحجرية التي انتقلت بين الداخل والخارج متميزاً ويضفي جواً خاصاً على الفراغات الداخلية. وبالإضافة لذلك فقد جاء استعمال السطوح الزجاجية الداخلية المكسوة بالزخارف النمطية الإسلامية وبلون خفيف

منارات الخليج العربي

ـــائزة عبداللطيف الفوزان لعمـــارة المســـاجد | الدورة الثانيـــة

within and formed the end of a glass barrier that divided the larger square, or the main prayer hall, into two triangles.

The importance of this glass barrier dividing the men's prayer hall into two parts lies in the fact that it aimed at the conservation of energy. When the mosque is not full in daily prayers, this glass barrier will be closed to save energy within the used section of the mosque. As such, this barrier glass works to define the used part of the prayer hall physically. At the same time it saves electrical energy needed to cool air, whereas in Friday prayer this barrier will be opened to enable the full use of the main prayer hall. Therefore, this mosque has been designed to consider principles of green architecture and requirements for energy consumption and conservation.

Next to the main square, which forms the men praying hall, lies services block attached to the mosque. It contains the entrance to the Imam and muezzin housing, as well as bathrooms for men and ablution area. At the rear of this block lies the entrance that leads to women prayer hall located at the upper floor accessed via stairs.

The design is characterized by the integral reciprocital relationship between the inside and the outside. This is achieved by covering the confined space between the main block and the main mosque on the one hand and between the minaret, which lies on the edge of the main of the mosque







متجانس مـع التصميم العام مدعـاة للإعجاب. ولم يخـل التصميم الداخلي مـن الالتفات للتفاصيـل الدقيقة والخاصة والتي راوحت بين اسـتعمال الخشـب بلونه الطبيعي بالإضافة إلى توفـير خزائن صغيرة لحفظ المصاحف أسـفل النوافذ. وفضـلاً عن ذلك فقـد كان اختيار الألـوان الناصعة متكاملاً مع كمية الضوء التي سـمح التصميم بنفاذهـا لقاعة الصلاة الرئيسـة الذي أضفى على الجامع جـواً روحاًنياً خاصاً.

واجهات وأسطح الجامع الخارجية أظهرت قدرة المصمم على توفير علاقات متوازنة بين الكتل وبين المستعملة مع استعمال زخارف هندسية تراوحت بين التجريد وبين التركيب بأشكال متكاملة مع الكتل ذاتها كما يلاحظ في برج المئذنة.

تصميم الجامع يقدم نموذجاً في توازن العلاقات بين الكتل وبين السطوح المعمارية وبين تقديم حل معسماري متاوزن بين النموذج التقليدي للمسجد الذي يحتوي العناصر التقليدية كالمئذنة والقبة وبين نموذج معاري متاون بين النموذج التقليدي وبعدم استعمال القبة. وبدلاً من ذلك معاصميم يتميز بخلوه من المئذنة بشكلها التقليدي وبعدم استعمال القبة. وبدلاً من ذلك فيقدم التصميم علاقة تكاملية بين الداخل والخارج من خلال السماح للضوء بالنفاذ عبر أماكن محددة وانتقالية بين الداخل والخارج ومدروسة بعناية، وهي من الجماليات التي يقدمها هذا التصميم الفريد لهذا الجامع.

Abdullatif AlFozan Award for Mosque Architecture

196

Minarets of the Arabian Gulf

inside and the outside behind the minaret, which lies on the corner of the square. The mihrab was naturally located then at the opposite corner, with stairs behind it leading to the minbar, which takes the form of a circular balcony cantilevered at the side of the prayer hall. The diameter of the square that is parallel to the Qibla has divided the internal space of the prayer hall into two sections: the first has risen on two floors as a double volume space, while the other comprised a mezzanine floor for women praying that is structurally based on two columns corresponding to the main entrance.

The alignment of the square this way, with the diameter being parallel to the Qibla, has resulted in having the rows lined up in decreasing order from the diameter, meaning that the longest row was the diameter itself, whereas the shortest are the two closer to the square's corners. This is totally uncharacteristic in mosque design. The tradition has been to design the first row, the closest to the mihrab, as the longest possible in order to comply with the Prophet Mohammad (PPUH) hadith that encourages worshipers to take the first row, as the best and where the most reward is.

The remaining two opposing corners of the square were designed as two side entrances, each of which in the shape of a small square. The corner of these little squares intersected with a large column that held a small space

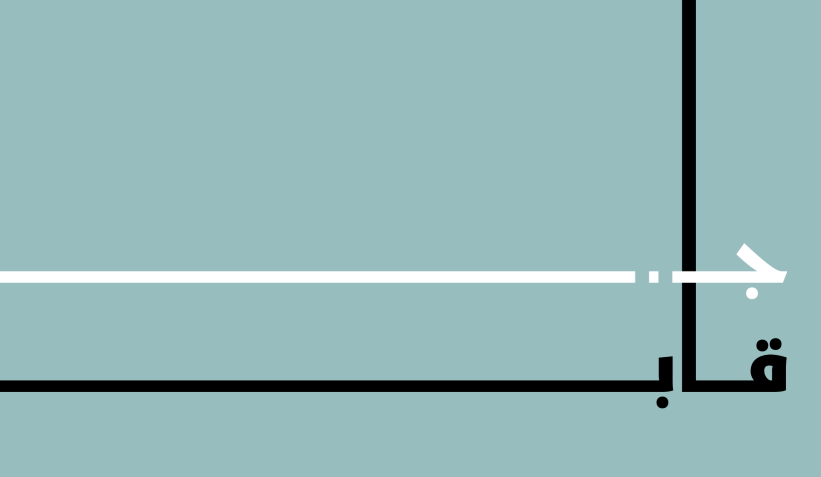


### UMOMATAN, Saudi Arabia. It is MOSQ a 1000 square meter mosque lists of men prayer hall

that accommodates 1200 worshipper and women prayer hall that accommodates 500 worshippers. It also has supporting facilities such as ablutions, entrance for women prayer area and housing for the imam and muezzin on 254 square meters. It also contains the external prayer area over an area of 330 square meters and footpaths, green spaces and landscaping areas over 1,153 square meters, as well as parking area of 1095 square meters.

The mosque has two floors, the ground floor comprising the main prayer hall, entrance hall, entrance to women prayer area and ablution, toilets and the entrance to the Imam housing. The first floor contains women prayer areas, imam housing and ablution and toilets.

The prayer hall is square in shape. It forms the main block of the mosque. The designer re-defined the square by using its geometry in unprecedented way in the design of mosques. Instead of orienting the side of the square towards Qibla, the designer has chosen instead to orient one of the diameters towards Mecca. Consequently, the corners of the square gained more importance than its sides. The designer then trimmed the corner of the square to carve out the main entrance, providing a transitional space between the



z•⁻š, ‰éÁë v«J¢¹"ù «ú€ ¾¿'"À

project name: Sultan Qaboos Grand Mosque in Nizwa

š.Á €

owner: Royal Court

· R ¿ ¢ þ⁰ ¬ à† ^Ý" ... Á'š

architect: Engineering Management for Royal Court

7, - 2• € uu‰

location: Nizwa - Oman  $\overset{\circ}{\sim}\overset{\circ}{\vee}\in :\sigma^{\mathcal{L}}$ 

ce Y € ¡¢£ ¤¥

number of worshipers: 3350

¦§žk € <sup>a</sup>«¬®¯°" ±•† ²

completion date: 2009

## SULTAN QABOOS MOSQUE

امع



يقع جامع السلطان قابوس الأكبر في نزوى بمحافظة مسقط. وقد أمر ببنائه السلطان قابوس بن سعيد سلطان عمان عام ١٩٩٢. واستمر بناؤه ٦ سنوات حتى اكتمل. وقد بني الجامع على موقع يَحتل ٤٠٠,٠٠٠ متر مربع ويغطي البناء ٤٠,٠٠٠ متر مربع. وقد افتتحه السلطان قابوس بن سعيد في الرابع من مايو ٢٠٠١. ويعد الجامع بجانب وظيفته الدينية مزاراً سياحياً لأهميته من الناحية المعمارية، بالإضافة لأهميته الثقافية للأنشطة التي يقدمها للمجتمع المحلى.

ومن الناحية المعمارية يبدو التخطيط الأفقي للطابق الرئيس للجامع غير مألوف أو شائع في عمارة المساجد التقليدية حيث تحيط بقاعة الصلاة الرئيسة مربعة الشكل ثلاثة أروقة داخلية للصلاة كلها مسقوفة وتشكل جزءا من قاعة الصلاة الرئيسة للرجال، اثنان منها متعامدان على جدار القبلة، فيما يغيب الرواق الرابع. كما يحيط بالأروقة الثلاثة الخدمات والتي تشكل عمقاً لجدران الجامع كأنها تفصلها عن الخارج وتشكل مثابة عازل مناخى وصوق لقاعة الصلاة الرئيسة.

ومن الناحية المعمارية أيضاً يتميز الجامع بصرياً بوجود القبة الرئيسة التي

200

Abdullatif AlFozan Award for Mosque Architecture

Minarets of the Arabian Gulf



patterns, based on the geometric system of innovation. Each flower used in the patterns comprises flowers inside its composition and texture, which adds value to the rare and unique design.

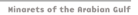
Sultan Oaboos Grand Mosque represents an innovative model for contemporary mosque architecture in terms of visual, architectural and spatial composition. It also provides strong architectural elements visually in their formulation and compatibility with the overall composition. This is evident in the central dome which dominates the urban external configuration, as well as the strong physical configuration which connects the massive main bulk of the mosque with its surrounding external space. It works to connect both the courtyards that represent an extension of the whole complex and the urban environment. It plays a key role as a symbol through the city of Muscat. The mosque with its colored materials represents a natural extension to the horizon and the background of natural urban landscape and surrounding mountains. It adds uniqueness in the local dimension of its location and place.

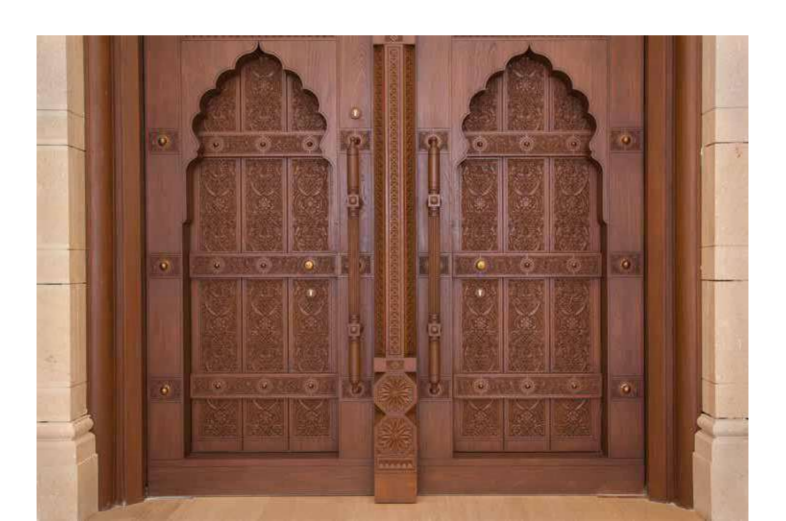












السهاء المحيط. وعلى الواجهات الخارجية بلاحظ استعمال الأقواس المستطيلة المديية، وتنتهى الواجهات في أعلاها بشرفات مستوحاة معمارياً من عمارة القلاع العمانية خاصة، ومن مسننات الشرفات في العهارة الدفاعية عموماً. وعيز الجامع اللون البني

تسيطر على التكوين العام. أما الأربع مآذن التي تحيط بالمسجد فتشكل بقوة خط

المتناغـم مـع الخلفية الجبلية حيث استعمل بنـى الحجر الرمـلي في بنائه.

القبة الرئيسـة للجامـع متميزة في شـكلها وحجمهـا ولونها. وهي تعلـو ٥٠ متراً وتزينها النقوش الفسيفسائية. ومن الداخل تتدلى منها ثريا ضخمة ترتفع ١٤ مترا، وبقطر ٨ أمتار وتزن ٨ أطنان ويوجد بها ١١٢٢ شمعة. ويحيط بالقبة من الداخل تصميمات مجسمة لها شكل مثلثات هندسية ضمن هيكل من الأضلاع والأعمدة الرخامية المتقاطعة بأقواس مدببة مرصعة بجميع عناصرها بألواح من الخزف المصقول. وتأخذ الأضلاع الرخامية المقوسة والمعقودة هيكل القبة الكروى المزينة بالزجاج الملون. ويلف القبة شريط من الزخارف والآيات القرآنية بخط الثلث بألوان متميزة. كما أن للقبة غشاء مخرماً متشابكاً منمقة خطوطه بشعرية ذهبية، وتتجلى من خلال شفافية هكل القبة الثانية المكسوة بقشرة من أحجار الفسيفساء الذهبية بأكملها. أما المنبر فيرز في جدار القبلة من الرخام المنقوش على يمين المحراب. وقد وصل عدد قطع الفسيفساء في تزين قاعة الصلاة الرئيسة ما يقارب ثمانية ملاين قطعة.

أما التصميم الداخلي للجامع فجاء معبراً وغنياً جداً بسبب استعمال عدد من المــواد والنماذج الزخرفيــة والألوان. ويتميــز تصميم الجامع باحتوائه عــلى مختلف الفنون المعمارية والجداّريات مثل فن الزليج المغربي والجداريات التي تحتوى آيات من القرأن الكريم، وباستخدام متعدد للمواد والألوان في تناغم متميز. وهذه الأعمال الفنية التي تمثل أهاذج بمرجعيات من العهارة التقليدية، يمكن مشاهدتها في المرات الخارجية والقباب والمنائر والحدائق، والساحات والنوافير المائية. وقد استخدمت في بنائه مختلف المواد من الخشب والرخام والزجاج الملون والجداريات والزخارف النحاسية.



203

What further distinguishes the interior design of the mosque is the Ajami carpet that covers the whole main prayer hall for men, consisting of a whole one piece. It is the second largest single piece carpet in the world. This hand-woven carpet was produced by Iran Carpet Company (ICC) at the order of the Diwan of the Royal Court of Sultanate. The carpet measures over 70 × 60 meters, and covers the 4,343 square meter area of the praying hall. The carpet is composed of 1700 million knots and weighs 21 tons. The high paper texture and complexity due to the quality held up to 40 knots in every 6.5 centimeter. It took the carpet industry and production of four years, which took 15 months to prepare the designs, threads, dyeing, setting up their own knitting workshops. The knitting process, reaching a 27-month period, was followed by a continuous period of five months for the finishing, the cutting, and the traditional washing. The process of part assemblage and the knitting of its ends have been done inside the main prayer hall. It was woven in Nishapur, by 600 women under the supervision of experts in carpet design and weaving. This carpet lends its formation and the quality of its design from Tabriz, Kashan and Isfahan original rugs. 28 colors with varying degrees were used mostly from vegetable and natural dyes. Red has been extracted from madder plant, blue and cream color (beige, white yellowish) of pomegranate peel, nuts and grape leaves. The rest of the carpet was rich with a range of finishes and



وهيز التصميم الداخلي للجامع السهادة العجمية التي تفرش بلاط قاعة الصلاة الرئســة للرجال والمكونة مـن قطعة واحدة كاملة تبلـغ أبعادها أكثر مـن ٦٠× ٧٠ متراً، وتغطي مساحة ٤٢٦٣ متراً مربعاً. والسجادة مؤلفة من ١٧٠٠ مليون عقدة وتزن ٢١ طناً. إن رقة نسيجها الرفيع وتعقيده يعود إلى جودة عقدتها التي تصل إلى ٤٠ عقدة في كل ٦,٥ سـنتيمتر. واستغرقت صناعة السـجادة وإنتاجها أربع سـنوات، استغرق منها ١٥ شهراً لإعداد التصاميم، والخيوط، والصباغة، وإقامة ورش الحياكة الخاصة بها. أما عملية الحياكة فبلغت مدتها ٢٧ شـهراً متواصلة تبعها فترة ٥ أشـهر في الإنهاء، والقطع، والغسـيل التقليدي. وعدد القطع المؤلفة للسـجادة ٥٧، إضافة إلى سـجادة خاصـة بالمحراب والمتصلة بها. وقمت عملية تجميع التوصيل والحياكة لأطراف السعادة وحواشيها وضبطها داخل قاعــة الصلاة الرئيســة. وقد تمــت حياكة الســجادة في نيســابور، على أيــدي ٦٠٠ امرأة تحت إشراف خبراء في تصميم السـجاد ونسـجه. ولقـد جمعت هذه السـجادة في تأليفها ونوعية تصميمها سجادة تبريز وكاشان وأصفهان الأصلية. وقد استخدم في نسجها ٢٨ لونا بدرجات متنوعة تم صناعة غالبيتها من الأصباغ النباتية والطبيعية. فالأحمر تم استئصاله من نبتة الفوة والأزرق من النيلة ولون القشدة (البيج، الأبيض المصفر) من قشم أهرة الرمان والجوز وأوراق العنب. أما ياقي حقل السجادة فقد رسمت عجموعة غنيــة من الزخارف المورقة المتأثرة بأســلوب الفــن الصفوي والمبنية على منظومة هندســية في الابتكار وتصرف التشكيل. وتضم كل زهرة مرسومة في تركيبها ونسيجها العديد من الأزهار مضفية قيمـة نادرة وفريدة عـلى التصميم.'

جامع السلطان قابوس الأكبر عشل نموذجاً مبتكراً للعمارة المسجدية المعاصرة في تكوينه المعسماري فراغيا وبصرياً. كما يقدم عناصر معمارية قوية بصرياً وتكوينيا في صياغتها وتناغمها مع التكوين العام الكلي للجامع. وهذه عثلها القبة المركزية التي تهيمن على التكوين العمراني الخارجي، بالإضافة لقوة التكوين العمراني الذي يربط كتلة الجامع الرئيسة مع ما يعيط بها مباشرة من فضاءات وساحات خارجية تمثل



Abdullatif AlFozan Award for Mosque Architecture

Minarets of the Arabian Gulf



unique in shape, colour and size. It is decorated with mosaics, from which hangs huge 8 metre diameter chandelier that rises 14 metres, weighs 8 tons and comprises 1122 lumens. The dome from the inside is encircled by geometric triangles within the structure of the ribs and the marble columns, and intersecting pointed arches studded with panels of polished porcelain. Marble arched ribs take the structure of the spherical dome decorated with colored glass. The dome is also encircled with a strip of motifs including verses from the Koran written in 'Thuluth' calligraphy traditional style. The dome comprises intermittent entangled membrane with ornate golden lines, manifested through the transparency of the structure of the second dome clad wholly with gold mosaic stones. The minbar, which cantilevered out from the Qibla wall, is made of marble carved to the right of the mihrab. The number of pieces in the mosaic that adorn the main prayer hall has reached nearly eight millions pieces.

The interior design of the mosque is very expressive with lavish use of decoration, motifs, calligraphy and stucco works in all sorts of pattern works and colors. The interior is characterized by the lavish use of Islamic art, such as Moroccan art style, wood works, copper, glass and metal work. This is evident also in the exterior spaces, on floors, small domes, the minarets, gardens and water fountains.







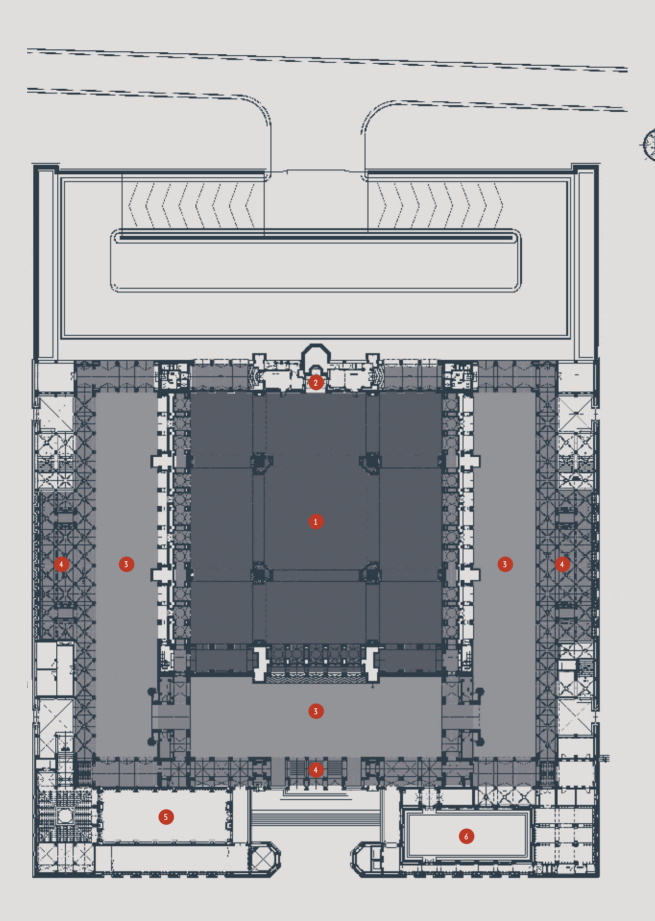


موقع المس*جد* south elevation ((left

موقع المسجد east elevation (front)

Abdullatif AlFozan Award for Mosque Architecture Minarets of the Arabian Gulf

206



### الدور الأرضي ground floor plan

- قاعة الصلاه الرئيسة . 1 main prayer hall
- 2. المحراب mehrab فناء .3 court
- اروقة .4 arcade
- 5. مصلی حریم female prayer hall
- 6. خدمات services



208

Abdullatif AlFozan Award for Mosque Architecture

Minarets of the Arabian Gulf

hall. The mosque also comprises a library and lecture halls, external parking, and a set of courtyards that integrate with the mosque visually and functionally.

Architecturally speaking, the horizontal planning of the mosque seems uncommon in the traditional mosque architecture, where the square prayer hall is flanked by three internal covered corridor-like (aisles) spaces, which form part of the men prayer Hall. It is also notable that two of these aisles are perpendicular on the Qibla wall. Services surround these aisles add depth to the mosque, and further separate it from the outside noisy main road. In addition, this service barrier acts as buffer zone or climatic and audio insulator.

In terms of the visual architectural impression, the main dome is quite visible and dominant. In addition, the four minarets that surround the mosque form the skyline around. What distinguishes the exterior facades is the use of tall pointed arches. At the top of the external walls little slits and a continuous freeze was used, which architecturally is inspired from Omani castles, which also lends a reference to the defence architecture in general. The overall composition of the exterior is dominated by the use of sandstone and its natural colour, which goes in harmony with the natural surroundings.

The massive central dome rises 50 meters above, and is

امتداد الجامع من جهة، ومع المحيط الحضري كرمز ومعلم على الشارع الرئيس الممتد عبر مدينة مسقط. وعثل الجامع الرابض بألوان مواده امتداداً عبر الأفق لخلفية المشهد العمراني والجبال المحيطة في البعد المحلي للمكان.

١ نقلا عن موقع ويكيبيديا بتصرف

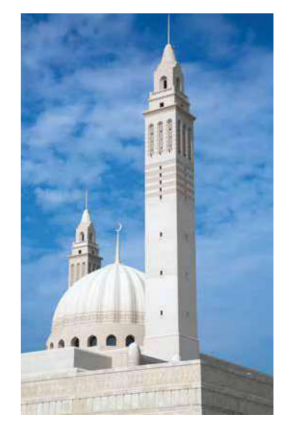
منارات الخليج العربي

والمرابع المسائة المساجد الدورة الثانية

SULTAMUSQUE located in Muscat
QABO Comporate Nizwa. It was
QABO Compositioned by Sultan Qaboos
GRAND and it took six years
MOSQ to complete. The mosque was
Leon site with an area of

416,000 square meters and the building covers 40,000 square meters. It was inaugurated by Sultan Qaboos bin Said on the fourth of May 2001. The mosque is considered to be tourist attraction in addition to its architectural importance, as well as cultural activities held and offered in its various sections to local community.

The mosque comprises a squared-plan main prayer hall for men with dimensions of 74.4 meters per side, surmounted by a huge dome. This main prayer hall has been equipped with a television production unit includes five cameras, and the latest audio systems to transmit events such as prayers, seminars and lectures. It accommodates more than six thousand worshipers. The mosque comprises also prayer room that accommodates about 750 women. It is located behind the main men prayer hall across the courtyard and seems to integrate together architecturally speaking. It is equipped with a screen for Friday sermons and lectures transmitted via live broadcasting from the main prayer



200

- March, PP 5253-.
- 38 Kultermann, U (1991), 'Contemparary Architecture in Jordan', in MIMAR 39, PP1015-, ™ccept Media, Singapbre. Abu Hamdan, A., (1987). Raseffl Badran', in MIMAR, 25, PB070-, Concept Media, Singapbre. Al-Sayyd, W, (2001-a) 'Contemparary Arab Architecture' Al-Sharq Al-Awkt, Vol. 23 issue (8115), Thursday 15th February, London, NeW York, Madrid, Beirut, Riyadh, Dhahran (in Ardbid, Al-Sayyd, W, (2001-b) 'Raseffl Badran and the architecture of the house' Al-Sharq Al-Awkt, Vol. 23 issue (8143), Thursday 15th March, London, NeW York, Madrid, Beirut, Riyadh, Dhahran
- 39 Badran, Raseffi, (1988), > Historical References and Contemparary Design >, in Sekenko, Margret, ed. < Theories and principles of design in the Architecture of Islamic Societies >, 1st ed, The Ag. Khan Pr@raff for Islamic Architecture, Ombridge, Massachusetts. P. 149
- 40 Badran, Rasem, (1988), <sup>3</sup> Historical References and Contemparary Design<sup>3</sup>, in Sekenko, Margret, ed. <sup>4</sup> Theories and Principles of design in the Architecture of Islamic Societies<sup>3</sup>, <sup>3</sup> Ist ed, The Ag Khan Prgram for Islamic Architecture, Ombridge, Massachusetts, P 149
- 41 Badran, RaseM, (1988), <sup>7</sup> Historical References and Contemparary Design<sup>7</sup>, in S&Cenko, Margret, ed. <sup>4</sup> Theories and Principles of design in the Architecture of Islamic Societies<sup>7</sup>, 1st ed, The Ag. Khan Pr@ram for Islamic Architecture, @mbridge, Massachusetts, PP 149159-.
- 42 Badran, RaseM, (1988), <sup>3</sup> Historical References and Contemprary Design<sup>3</sup>, in Sekenko, Margret, ed. <sup>4</sup> Theories and principles of design in the Architecture of Islamic Societies<sup>3</sup>, 1st ed, The Ag Khan Pr@ram for Islamic Architecture, Ombridge, Massachusetts, P 149
- 43 Khaled, M., (1988), 'Tadition and Continuity: Gase studies, ReseM Badran and Henning LarsenMIT

- unDublished dissertation
- 44 Al Sayyed, W, (2004), 'Tradition Versus Modernity in the Architecture of the Arab Werld", unpublished Ph.Ddissertation, UCL, Unakity of London
- 45 Al Sayyed, W, (2010), 'Key Philosophical Readings on the Structure of 'Islamic' Architecture', Proceedings of the 3rd International Gnference on 'Crities' held at Maseila University in Algeria. Al Sayyed, W, (2012), 'Contemparay Arab Architecture: Space, Jorffm and Tonction', Lonaard, Issue 7, Volume 2, pp 49 75. Al Sayye, W, (2011), 'Tradition Versus Modernity: Froff Cultural Discourse to Architectural Gsis', Lonaard, Issue 6, Volume 1, pp 72 91.
- 46 Khaled, M., (1988), 'Tadition and Continuity: Case studies, Resem Badran and Henning LarsenMIT unpublished dissertation P21, Badran, R., (1987), The Jmea Mosque, Qasr Al-Hokmi Al-Benaa, 36, Vol. 6 pp7480-. P 75
- 47 Badran, R., (1987), The almea Mosque, Qasr Al-Hokmîn Al-Benaa, 36, Vol. 6 pp7480-. P 80. Ed., (1985) Rasem Badrah AlBenaa, Vol. 2324-, PP 112115- (in Alàiq.. Ed., (1987), <sup>3</sup>The Mosque<sup>3</sup>, Al-Bena<sup>3</sup>a, Vol. 6, issue 34 (in Arabiq.
- 48 Sakr, Y, (1987), 'The MosQue BetWen Tradition and Modernity: A study of Recent Designs of MosQue architecture in the Muslim Wirld¹ (unDublished Masters thesis) MITP 33
- 49 Grabar, O., (1984), 'From Bast into the Future:
  On Twb Designs for State Mosques' Architectural
  Record 1984. P150. Chadirji, R., (1984),
  'Regenerative Approaches to Mosque Bsign:
  Competition for State Mosque, Baghdad' Mimar 11,
  1984 P 50
- 50 Steele, James, (2005), 'The Architecture of Rasem Badran: NarratiVes on People and Place', Thames and Hudson, London and NeW York. P 49).

#### REFERENCES

- 1 Al-dbiri, M,(1991), (Problems of @temparry ArabicThought), 2nd ed, Arbic union studies centre, Beirut, Lebanon (in Arbid), PP 2223-. Al Sayled, W (2008), ToWards Objective Readings to Contemparry Arab Architecture', Allanaa, Volume 28, issue 214, PP 3844-.
- 2 Al-Jbiri, M., (1986), 'Wild and the tradition: contemparary readings in the philosophical tradition of the Arab World', 5th ed, Arabic cultural centre, Casablanca, Morocco.(in Arabid. Arkoun, M., (1985a), 'Tradition: its entity, 'Advantages and Disadvantages?' PP155200-, 'illiradition and the Cantemparary Challenges, Symphium held in Cairo betWeen 2427- Septembar 1984, Published by Arabic union studies centre, Beirut, Lebanon.(in Arabid.)
- 3 Al-abiri, M,(1991), (Problems of Catemporary Arabic Thought), 2nd ed, Arbic union studies centre, Beirut, Lebanon. (in Arbid.
- 4 Said, E., (1979), 'Orientalism,' Benguin books,
- 5 Said, E., (1979), 'Orientalism,' Benguin books, London, P 203
- 6 Said, E., (1979), 'OrientalisM,' Benguin books, London. PP 124 -133
- 7 Kuban, D. (1983), 'The Ge@raphical and Historical Basis of the Diversity of Muslim Architectural styles: Summay of a Canceptual Approach Selected papers from the sympsium held at King Faisal University, Dammam on 'Islamic Architecture and Urbanism' edited by Aydin Germen. P1
- 8 Al-Sayyed, W, (2001) 'Orientalists' Concepts in "Islamic Architecture" Al- Sharq Al-Abbt, Vol. 23 issue (8185), Thursday 26th April, London, NW York, Madrid, Beirut, Riyadh, Dhahran
- 9 Al- abiri, M, (1991), 'Gitics on the Arabic Mind: 1/ the eVolution of the Arabic Mind', 5th ed, Arabic

- union studies centre, Beirut, Lebanon (in Arbid.
- 10 Fathy, H., (1969) 'Gourna: ATale of TWo Villages', 1st ed. (liMited 1000 copies), Ministy of Culture Fathy, H., (1991), 'Architecture for the poor', Ist ed. Kitab Al-Wum. Gro. (in Arzbid.
- 11 Ablel-Halim Ibrahim, (1988), 'Addemonial Approach to Ommunity Building', in Steenko, Margret, ed 'Theories and Principles of design in the Architecture of Islamic Societies', 1st ed., The Agha Khan Pr@ram for Architecture, Ombridge, Massachusetts, PP 139148-
- 12 Abdel-Halim, I., (1989), 'On Geativity Imagination, and the Design Process, in 'space for Freedom' edited byIsmail Serageldin, Publication of the Ag Khan Allwid for Architecture.
- 13 Ablel-Halim Ibrahim, (1991), ‱ Cultural
  Garden¹, Al-Bena¹a, àl. 10, issue 57, PP 4243-. (in
  Arabid.
- 14 Abdel-Halim, Ibrahim, (1992), Planning of North
  Jamaliya District in Giro (, technical reportunpublished.(in Arabid).
- 15 Sakr, Y, (1987), 'The MosQue BetWen Tradition and Modernity': A study of Recent Designs of MosQue architecture in the Muslim World' (unDublished Masters thesis) MIT
- 16 Al-Sayyed, W., (2001) 'Gontemporary Arab Architecture' Al-Sharq Al- Ablet, Vol. 23 issue (8115), Thursday 15th February, London, NeW York, Madrid, Beirut, Riyadh, Dhahran
- 17 Asfour, Khalid, (1990), Abel- Halim's Giro Garden: An Atempt to (Dirost' History), in MIMAR 36, PP 7277-. Gacept Media, Singapre
- 18 Grabar, O., (1973), 'The Formation of Islamic Art', Yale uniVersity Dress, NeW HaVen
- 19 Grabar Writes: (The second approach all be syntactic and Would consist in studying and

- explaining Whole ensembles.oTmy knowledge. no one has attempted to do this in IslaMic architecture?
- Gribar, O., (1983), 'symbis and Signs in Islamic Architecture', in 'Architecture and Gmmunity Building in the Islamic Wrid Today', published for the Aga Khan Alwrd for Architecture byAperture, New York P 31
- 20 Le Grbusier, (1927), 'Towards a New Architecture'
  Translated from French by Fredrick Etchells,
  London P 29
- 21 Johnson, P, (1947), 'Mies Van der Rohe', Modern
- 22 Christian Norlarg-Schulz, (1977), (Intentions in Architecture), NaWYork, P22
- 23 Jencks, C, & Kropf K., (ed.), (1997), 'Theories and Manifestoes of Contemporary Architects', Academy Editions, Chichester. P11
- 24 Hillier, B, (1998), 'A note on the intuiting of form: three issues in the theory of design', Environment and Planning B: Planning and \( \text{\text{Qign}} \) gn 3740-.
- 25 Al Sayy≜d, W, (2004), 'Tradition Versus Modernity in the Architecture of the Arab World'', unpublished Ph.Ddissertation, UCL, Uravsity of London.
- 26 Grābar, O., (1983), 'The icongraphy of Islamic Architecture', Selected pa@rs from the sympsium held at King fiisal University, Dammam on 'Islamic Architecture and Urbanism'edited by Aytin Germen. ®
- 27 Grabar, O., (1983), 'symbils and Signs in Islamic Architecture', in'Architecture and Community Building in the Islamic Wrid Today', published for the Agi Khan Awfrd for Islamic Architecture by ADerture, NeWYork, Pb
- 28 Grabar, O., (1983), 'symbles and Signs in Islamic Architecture', in'Architecture and Community

211

- Building in the Islamic Wrld Today', published for the Aga Khan Awrd for Islamic Architecture by Aperture, NeWYork. P10
- 29 Hancock., John, (1986), 'BetWen History and Tradition: Notes toWards a theoly of precedent' in The Halvard Architectural Review. 5. RizZoli pp 6477-.
- 30 Hancock., John, (1986), '(BetWen History and Tradition: Notes toWards a theoly of Precedent' in The HarVard Architectural ReView. S. RiZZoli pp
- 31 Golquhoun, A, (1985), 'Essys in Architectural Giticism: Modern architectural and historical changes', The MITPress, MITGambridge
- 32 Asfour, Khalid, (1990), Aldel-Halim's Giro Garden: An Atempt to (Difrost) History), in MIMAR 36, PP 7277-. Goept Media, Singapre
- 33 For More on LaKato's thed/ and its adaptation as architecture research program see Anderson's article published in Dasign Studies. Volume 3 July 1984 pp 146150-.
- 34 Badran, R., (1987), The Jmea Mosque, Qasr Al-Hokm'in Al-Benaa, 36, Vol. 6 pt/980- Badran, Rasem, (1992), Justice Mace and Turki Ben Abiellah Mosque in Ri)Adh', Al-Bena<sup>3</sup>a, Vl. 11, issue 63, PP 5057-(in Abid).
- 35 Badran, RaseM, (1988), <sup>3</sup> Historical References and Contemparary Design<sup>3</sup>, in Sekenko, Margret, ed. <sup>4</sup> Theories and Principles of design in the Architecture of Islamic Societies<sup>3</sup>, 1st ed, The Ag. Khan Prgram for Islamic Architecture, Ombridge, Massachusetts, PP 149159-.
- 36 Steele, James (1996), 'Interview With Rasem Badran' in 'World Architecture', issue no. 44, March. PP 5253-.
- 37 Steele, James (1996), 'InterView With Rasem Badran' in 'World Architecture', issue no. 44,

منارات الخليج العربي

ـــائزة عبداللطيف الفوزان لعمـــارة المســـاجد | الدورة الثانيـــة

achieved in the two mosques. This, Steele believes, represents a shift in Badran methodology and architecture from «Western» Germany to the «Eastern» Arab architecture. 50

What distinguished the mosques of this period of Rasem Badran career was dealing with forms as a methodology in his attempts to use historical precedents. At the same time he was transforming architectural vocabulary and elements searching constantly for new building materials. All within a framework to come up with contemporary architecture that features balanced and thoughtful natural colors, coordinated at the level of physical and spatial configurations.

The relationship between form and the function in the design process is vital. However, regulating and controlling other correlations under the umbrella of a general theory that channels strictly the confines of local cultural thought, as well as the interrelations and interactions with Orientalist global thinking, is far more pivotal. This relationship, if not defined, leads to problematic practice that persists for long periods and affects generation of architects on both theoretical and practical levels. ¶

repetitive cubic units to attempt to downsize the overwhelming bulky mass of the mosque, hiding one third of mosque under the dunes around. However, the design was criticized for reference to the «Ziggorat» huge size, and for the enormous spaces that characterized the internal spaces of the mosque, despite the smart and intelligent attempts to deal with this problem.<sup>48</sup>

The historical reference to cultural heritage as well as to the local environment has always been a way for success in some projects and competitions. On the other hand, international architects, who can be classified as «professional Orientalists», have shown little sympathy to cultural heritage. Therefore, the design entry of Robert Venturi, in the competition of the Grand Mosque in Baghdad has been criticized, for revealing many pitfalls and flaws, by Oleg Grabar and Rifaat Chaderji, 49 especially borrowing elements from local culture, which were taken completely out of context.

The shifts that can be detected in Badran mosque architecture, such as the module system adopted in Justice Palace mosque and the Grand Mosque in Baghdad show his inclination to form(al) composition. Therefore, James Steele defines what he calls the phenomenon of (Anti-Grid) through which Badran avoids using this system in his projects, which is different from what he has



212

Abdullatif AlFozan Award for Mosque Architecture

Minarets of the Arabian Gulf

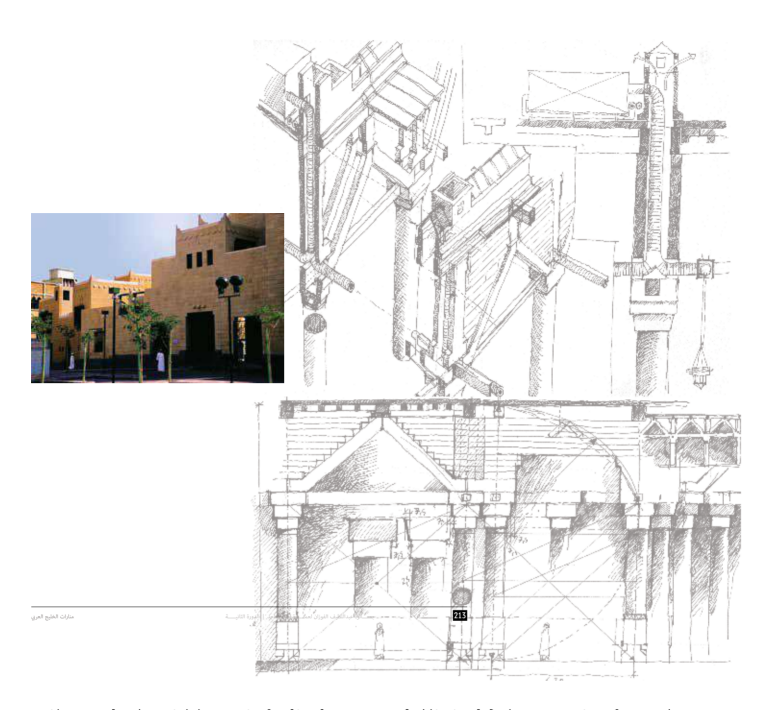
these elements before reconstructing them in new spatial compositions.<sup>38</sup> Badran states that his design methodology in the period from mid-seventies until the nineties was characterized by relying on the use of models and ideas derived from the local environment and within the wider cultural framework.<sup>39</sup> Badran's mosque architecture represented by Justice Palace Mosque is the result of an attempt to answer the question about the possibility of invoking cultural heritage precedents of a society and at the same time respond to its contemporary needs.<sup>40</sup>

In his mosque architecture as shown in Justice Palace Mosque in Riyadh, or the Grand Mosque in Baghdad<sup>41</sup> Badran refers to what he calls «cultural heritage» in understanding traditional architecture, which he consider as legitimate representative of civilization.<sup>42</sup> But this loose definition of what he calls «cultural heritage» has been criticized<sup>43</sup> for being very broad on the one hand, and because the designer is in danger of falling for the trap of 'eclecticism'<sup>44</sup> unless design process is strictly controlled by a rigorous framework avoiding controversial definitions such as 'Islamic architecture'.<sup>45</sup>

Badran historical references varied from one project to another. In Justice Palace mosque he refers to the historical regional heritage of Najdi architecture in general and the historical region of Fort Musmak.46 In the Grand Mosque in Baghdad Badran referred to the «cultural heritage» of Mesopotamia represented by the historical legacy of temples, the «Ziggorat», which greatly influenced the architectural design of the Grand mosque. Other precedents include Khan Murjan, which influenced the spatial structural unit of the project.

It is remarkable that these mosques, as described by the designer himself, stand in clear defiance to the surrounding environmental context, and unforeseen environments, especially the social. Badran writes: «Urban output stands in the face with imported theories and patterns of life that has put the Arabs in isolation with their surroundings.»<sup>47</sup> These historic «multiple» enormous precedents compared to the humble modest small project, recalls the «top -bottom» methodology, where form dominates function, albeit the designer alludes to symbolism in his reference to historic features. This methodology raises questions about the extent to which this reference to the past can be controlled without affecting the relationship between form and function.

It is remarkable that in the Grand mosque in Baghdad, the designer has dealt with huge spans in unprecedented way, in order to cover huge spatial composition. The designer adopted a methodology whereby he invented



urations as already containing a set of cultural meanings'. 31 Khaled Asfour argues that the process by which reference to traditional architecture in the Arab world nowadays can be best described as «cut and paste» process. He argues that the process of borrowing architectural ideas, foreign or historical, is a global phenomenon. Yet, according to him, borrowing in the Arab world is usually problematic as it involves little inquisitive consciousness, and so much image cloning. In other words, it is not the outcome of a screening mechanism that results from debates, theories and criticism but a passionate move without thinking too much of the consequence. 32

Recent rigorous studies in the field of architecture criticism and evaluation of works can be found based on certain methodologies that adhere to a theory or rather a so called «rational model» developed by Imre Lakatos and adopted by students at MIT. Such a theory attempts to deconstruct the «design thinking» into a set of design decisions and reasoning hence focusing on the rational part of the design process telling the researcher the inviolable «hard core» which contains the common or basic theories and conceptions and a fixed set of rejections called the «negative heuristic» that works to tell the researcher where not to look. 33 Stanford Anderson has illustrated this theory in his article

 $\mbox{\it \&Architectural Design}$  as a system of research programs  $\mbox{\it >\!\!>}$  .

Against this theoretical background it becomes possible to review Rasem Badran's approach to mosque design. This can be traced specifically to the eighties, as this period constituted the golden age of Badran in relation to heritage and borrowing historical references, particularly the design of two important works of his mosque architecture. The first is the Justice Palace in Riyadh Mosque, 34 and the second is the Grand Mosque in Baghdad.<sup>35</sup> In the design of the Justice Palace Mosque in Riyadh Badran's design methodology adheres to local historical precedents from Najdi architecture. It is also influenced by the content and context in Riyadh. Badran declares that his aim was to invoke a methodology that enables him to refer to the local culture, but without literal copying of historical forms.<sup>36</sup> Therefore, Badran views innovation in the history of Islamic civilization as a means to reinterpret viable historical precedents.37

However, some critics suggest that Badran's methodology in this project, and projects of that period in general, are characterized by adopting re-interpretation of the architectural vocabulary of traditional architecture in the environmental context using contemporary forms and new building materials, then attempting to dismantle

structure of urban architecture.

To attempt to better understand the issue of form versus function, Oleg Grabar poses the question: 'What distinguishes a minaret in Cairo from the towers of San Geminiano in Italy or Big Ben in London? What makes the former «Islamic architecture» and the latter non-Islamic?'26 In his attempt to deconstruct this question for an answer, Grabar argues that «Islamic architecture» is either iconophoric or iconographic<sup>27</sup> meaning that it is either carrying a meaningful message or representing a message. Therefore, the forms can be interpreted in the light of two factors: the symbolic value they hold and their cultural association. For example the minaret is «Islamic» in the sense that it was created within the Islamic culture, and functions for Islamic purposes. Yet, different examples cannot be detected as simple as that, where they, according to Grabar, indicate the existence of order of meaning, which is neither inherent to forms, nor to functions, nor even to the vocabulary used for forms or functions, but rather to the relationship between all three.28

Studies on form versus function within an analytical context are found in John Hancock's theoretical framework which attempts to provide a methodology to understand such a relation.  $^{29}$  In this regard, a set of

questions that have been the concern of theoreticians in contemporary Arab architecture shed some more light on the issue; particularly in the field of comparative analysis and evaluation. His methodical framework was adopted by MIT students in the late 1980s who attempted to evaluate works of contemporary Arab architects such as Hassan Fathy and Rasem Badran. John Hancock in his article «Between History and Tradition: Notes towards a theory of precedent  $\gg^{30}$  proposes a framework marked by a set of questions to understand the extent to which the past can be referred to and how form can be integrated with function to understand the relation between the two. His focus, mainly and most importantly in the evaluation process, is on the rationale behind the process of employing historical precedents, from which he raises three concerns: First, how is one to select historical precedents out of otherwise unlimited alternatives? Second, how is one to obtain the necessary and appropriate knowledge about the selected historical precedents? And third, to what extent does one have to use, transform, and utilise the selected precedents to come to terms with the new design circumstances?

In this regard, Alan Coluphoun writes: 'The recent tendencies toward stylistic reference seem to be motivated by a need to reintroduce the notion of figure into architecture and to see architectural config-

as well as in the theory of architecture is central; that is it is not intended when we study history that it should lead to copying certain forms from the past. Instead, he argues that information given by history should illustrate the relations between problems and solution, and thus furnish an empirical basis for further work. 22 Others like Charles Jencks relate forms to meanings rather than functions, he says <the minute  $\alpha$  new form is invented it will require, inevitably,  $\alpha$ meaning>.23 Despite these attempts to account for the form or function the problematic issue of finding a relation between the two or to provide a methodical approach remains unsolved. It is, however, notable that such attempts have accounted for two main issues: The first to define architecture and the extent to which form is central or not in its product. The second to test the legitimacy of borrowing forms from either past precedents of the same time, or from historical examples, and that copying forms is associated with meanings, especially when borrowing from history.

'What distinguishes a minaret

in Cairo from the towers of

San Geminiano in Italy or Big

Ben in London? What makes the

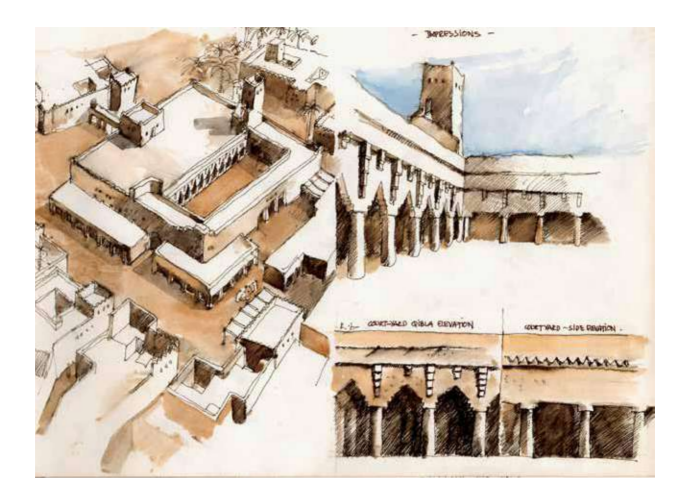
former «Islamic architecture»

and the latter non-Islamic?

Such debates on the relationship between form and the function have resulted in two theoretical stands behind the design process: One is a bottom -up method, and the other is a top-down. The former means that architects de-construct the components of the building into organic parts that they attempt to assemble according to

functional zones, then to arrange these to achieve the best solution that meets the requirements. The latter is shaped, in contrast with the former, when a building is constructed in the mind of the designer as a preconceived image or set of functional zones. 24 Against this, and in light with the determinants that dictate the relationship between form and function in Rasem Badran designs, it appears that Badran uses the two methodologies according to the environmental and contextual determinants. 25

The misconception of the definition of «Islamic» architecture has provoked questions such as: What makes Islamic architecture «Islamic»? More specifically: What makes a certain building «Islamic»? Is it the form? Or function? Or use? Or the purpose of its building? Or is it the hidden codes inherent in spatial compositions? Or is it the urban context? The most important question posed by critics is about the extent of using and borrowing from the past certain vocabulary of traditional heritage in contemporary uses. To answer the questions, architect critics unfortunately at that time had little to offer in the process of the evaluating the output objectively. Arguments about symbolism and identity were interpreted beyond «form» to understand the complex relations with function, content and the context, yet with little to deconstruct the spatial



216

Abdullatif AlFozan Award for Mosque Architecture

Minarets of the Arabian Gulf

Precedents in Badran's projects can be attributed to more than one source, albeit dominated by cultural constraints. Two of his mosque designs reveal this use of precedents and local heritage at different levels. One of the most prominent examples in Mosque architecture in the early eighties that Badran designed was the State Mosque in Baghdad<sup>15</sup>, a project that reveals the limits of the relationship between form and function and content. Badran's inclination to a predominantly form renewal, not repetition, has been established over thirty years of dealing strictly with architectural heritage constraints. <sup>16</sup>

Despite Badran's attempts to bridge the gap between the past and present within the limitations of tradition and modernity, as a conciliation between the two, which Khaled Asfour, refers to in his article, 17 yet Badran has highlighted excessively the concept of Islamic architecture within the orientalist view. Although Oleg Grabar himself as an orientalist highlighted the problematic concept of «Islamic art» 18 in «Qusair Amra», has also provided an important thesis in the dialectic relationship between form and content and function. Grabar argued that: «The second approach would be syntactic and would consist in studying and explaining whole ensembles. To my knowledge no one has attempted to do this in Islamic architecture.» 19

For this, the entangled relationships between form and function have dominated architectural theory, providing more than one theory. As a result, two of the most influential architects in modern architecture, Le Corbusier and Mies van der Rohe ended up with two different definitions of architecture. While the former defines it in terms of forms, the latter rejects form as the end product or goal. Le Corbusier defined architecture as 'a masterly, correct and magnificent play of masses brought together in light. Our eyes are made to see forms in light: light and shade reveal these forms; cubes, cones, spheres, cylinders or pyramids are the great primary forms which light reveals to advantage; the image of these is distinct and tangible within us and without ambiguity. It is for that reason that these are beautiful forms, the most beautiful forms'.20 On the other hand, Mies van der Rohe defines architecture as: 'the will of the epoch translated into space; living, changing, new. We refuse to recognise problems of form, but only problems of building. Form is not the aim of our work, but only the result. Form, by itself, does not exist. Form as an aim is formalism, and that we reject'.21 Other writers contributed with more definition and ideas, for example Christian Norberg-Schulz in his «Intentions in Architecture» questions the idea of assigning certain forms to particular functions, he argues that this assignment in architectural history

and social side of Arab architecture in their designs. For Shu'aibi Arab architecture constituted a field for the study of the environmental aspects of the architecture, while for Abdel Halim Ibrahim architecture was an important area for the social11, environmental and aesthetic configurations in his projects. 12 These are evident in projects such as Cairo Children's cultural Park<sup>13</sup> and the development of Jamaliyya District in Cairo.14 In this context, the architecture of Badran during the early eighties, seems to be a reflection of a preconceived typical concept in dealing with notions of «Islamic» architecture within its «local» orientalist edition. The stereotypical architecture presented by Badran largely adhered to the concept of «Islamic city», sometimes literally. This is evident in the pre-design studies and spatial analyses presented by Badran, which revealed a micro typical model of the Arab city characterized by narrow streets and subdivisions in his designs no matter how small the project was.

Architectural practice in the aftermath of debates and controversy that surrounded the architectural revolutionary discourse that rejected international cross cultural interference glorified local heritage and tradition. A group of architects led Arab architecture since post-independence era through the sixties and seventies. Those lead architects launched unprec-

edented 'renaissance' movement that adhered, and was confined to, heritage, eventually revolutionizing form and spatial composition in their designs. However, this recourse to traditional values and the use of historic architectural features in designs that invoke historic precedents took one of two sides: one literal at the level of forms, and the other reconciliatory at the level of spatial composition. The former, arguably, can be seen in the case of Abdul Wahid Al Wakil, and the latter is evident in the case of Rasem Badran. Abdul Wahid Al Wakil mosques designed in the Kingdom of Saudi Arabia came under critical reviews for the seemingly image copying revealed in many mosques. While, on the other hand, Badran's approach was different, seeking a middle path between the past as a reference and the presents that demands various emergent needs.

Yet, the journey from the West to the Middle East, which ended up in his adherence to heritage as a rich source for his designs, was unique in the case of Rasem Badran. Badran's career went through stages characterized by shifts from modern to heritage and traditional architecture. His profession witnessed radical u-turn from hi-tech architecture in Germany to heritage adoption in Amman and Jerusalem in the seventies, concluded by efforts in the eighties to show outstanding competence through series of international competitions.



Abdullatif AlFozan Award for Mosque Architecture

Minarets of the Arabian Gulf

generalization or loose terminology such as 'Islamic architecture' or 'Mohammadan Architecture' which in turn led to the definition and provision of Arabic architecture within Orientalist perspective.8

Kuban's intervention coincided with the thesis of the philosopher Mohammed Abed al-Jabiri. In his thesis Kuban put forward an argument criticizing the legitimacy of writings provided by Orientalists, which later have become referential and almost unquestionable. Similarly, Al Jabiri argues that in order to be able to write about a certain culture, it is not enough to think or write 'about' its issues, but rather it is essential and imperative that the thinker should think 'of' its issues from within by means of the epistemological system that formulated these issues within its socio-cultural parameters. Al-Jabiri, hence, criticizes «Orientalists» for being «outsiders» to the culture they were studying. He suggests that their writings about the Orient should be put under scrutiny and revision as it is prone to prejudice or flaws.9

Islamic architecture, therefore, was seen within stereotypical images provided by Western travelers, who depicted monumental buildings that do not reflect the humane social side of Arab and Muslim societies across vast regions and climates, offsetting the

social, climatic and regional influential factors. This has highlighted vernacularism, local architecture, and re-positioned the study of form, content, function, and context as well as terminology in the centre of architectural studies and discourse as far as Arab and Muslim architecture is concerned. Islamic architecture, within the 'oreintalist' view, focused primarily on public buildings, including mosques and religious buildings that prevailed in the Arab and Muslim vast world. This had offered abundant heritage for contemporary architects, who sought to use as precedents, each on their own right to approach mosque design within methodologies that ranged from literal copying to reconciliations between heritage and modern needs. This had triggered issues of design methods, form, function and contexts, and the use of precedents in architecture.

The importance of the manifestation of «vernacularism» and «locality» which was a local and legitimate version was highlighted by architects like Hassan Fathy¹0 and later Rasem Badran and to some extent Abdel Wahid Al Wakil. Aside from the monumental architecture provided by the Orienalist version of 'Islamic' architecture, the human and environmental side of Arab architecture was adopted by Arab Architects leading the way for an era of experiments. It was Ali Shu'aibi and Abdel-Halim Ibrahim who showed great interest in the environmental

'Seeking a unified architectural

in those diverse forms and not

conclusion that the fundamental

assumption of a homogeneity and

unity in Islamic architecture

expression of time and space

finding it, I arrived at the

turning point emerged when Edward Said published his book  $\ll$ 0rientalism, $\gg$ 4 leading the way to re-establish the dialectical relationship between the Orient and the West.

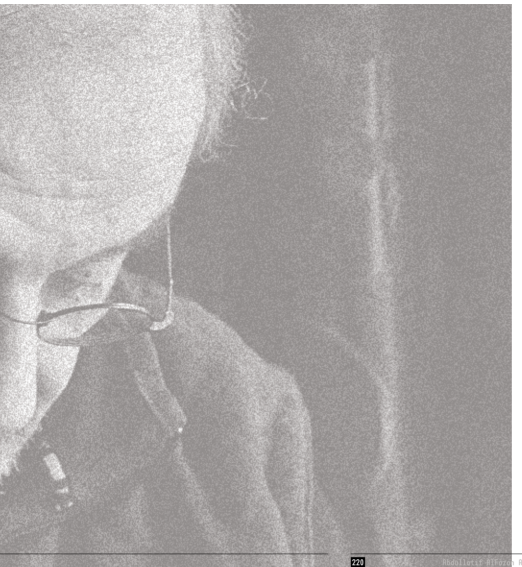
was faulty'

Said argued that 'Orientalism is a system of representation, framed by a whole set of forces that brought the Orient into western learning, western consciousness and, later the western empire'. Said critically reviewed «colonizing powers» conceptions about the «Orient» from the 18th century, an era considered to be the beginning of «Orientalism». He based his argument upon Michael Foucault's theories of domination and power, and argued that «Orientalism» in its basic methodological system sees conquered nations as anthropological creatures to study and control, and that 'Orientalism concept is centered within functional ideas integrated with an overall colonization system.'

Against this argument put forward by Edward Said on Orientalism, a wave of skepticism swept across the academic communities during the eighties to call for a major revision to the conceptions, and misconceptions presented by western thinkers and architects believed to have been taken for granted. In architecture, tradition versus modernity reformation resurfaced and took the front stage. A progressive skeptic thought followed

in pursuit for re-adjusting of cultural «compass» to redefine architectural discourse coordinates. In parallel, a phenomenon has grown almost regional, that featured the global return towards «heritage preservation». These two movements resulted, in the subsequent two decades from the nineties onwards, to a conscious return to concepts of localism, vernacularism and heritage. These movements were established beyond the Orientalist framework, rather under an umbrella of conscious analytical critical new epistemological system.

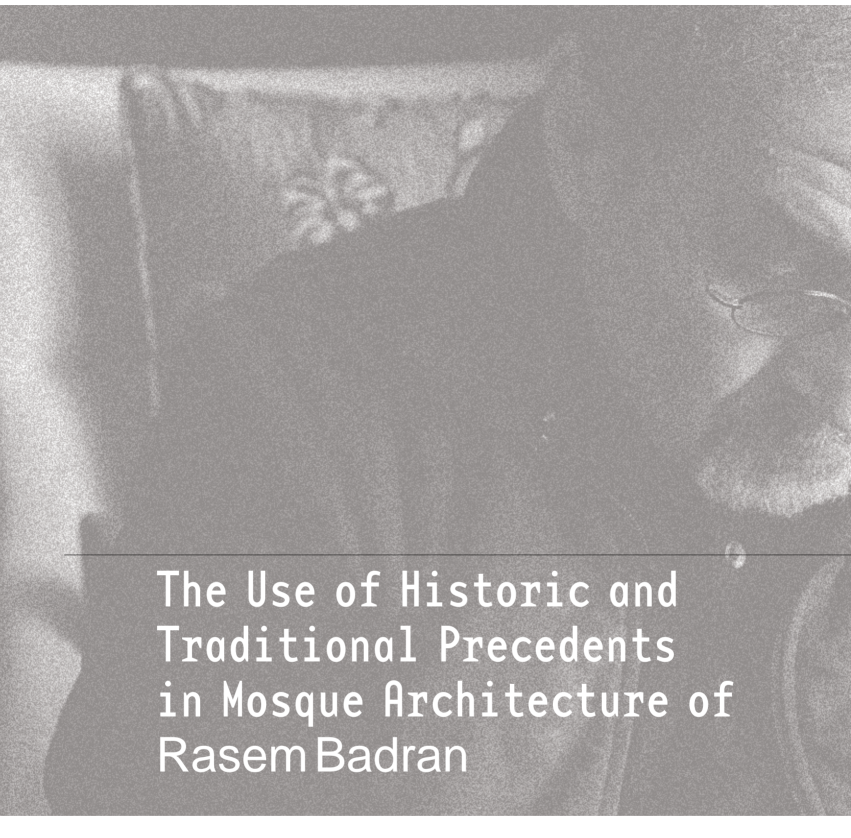
Terms and ideas to do with «Islamic» architecture have been since closely scrutinized or heavily criticized. In this regard, Dogan Kuban, in his famous thesis at a conference at the University of Dammam in 1983 negated the concept of «Islamic architecture». He announced: 'Seeking a unified architectural expression of time and space in those diverse forms and not finding it, I arrived at the conclusion that the fundamental assumption of a homogeneity and unity in Islamic architecture was faulty'. Kuban then suggested that Islamic architecture should be defined in terms of time and place, using such long expressions as 'architecture of the Mamluk period in Cairo', or 'architecture in the Umayyad period in Damascus'. He concluded that such long phrases prompted travelers and Orientalists to launch broad



Abdullatif AlFozan Award for Mosque Architecture Minarets of the Arabian Gulf

Reform and innovation in architectural discourse has been the centre of proposals put forward by a group of elite Arabs who pioneered in philosophy, sociology as well as architecture. Contrary to what had prevailed before independence, stimulated thought in the Arab World has developed since the seventies and the eighties in the form of intellectual debate that have spread locally and regionally. The emerging skeptic approach had established a platform for discussions that greatly advanced cultural and architectural discourse, and eventually in uenced practice. Such advancement in Arab thinking, and architectural discourse, has been sustained by either a group of local pioneers, who were inspired by aspects of local culture, or by thinkers who returned to the Arab world from the West equipped with western knowledge and theories of international architecture. 1

Consequently, the issue of tradition and modernity gained much significance in the Arab world. Thinkers and critics became more aware of an identity problem that manifested itself in cultural aspects following the end of colonization era that swept across the Arab world. As a result of this confrontation between the West and the Arab World and the Middle East, Arab culture was depicted by orientalist who established for decades the thread of the argument in many aspects of culture, as well as architecture. That was the case, until the last quarter of the twentieth century, when two pivotal turning points emerged that led to comprehensive review to Arab and Islamic heritage, as well as the architectural discourse associated with the problematic issue of tradition and modernity. The first was presented by intellectuals from the Maghreb like Abdullah Al Arawi, Mohammed Abed Al-Jabiri, and Mohammed Arkoun, who led a methodical critical thinking that presented critical problematic unprecedented arguments. Their arguments revolved around the «Arab Mind» and «Arab Thought» $^2$ which developed later into a comprehensive review to Arab cultural history. This pivotal cultural intellectual review stimulated architectural discourse and thought. Such a platform for this cultural and architectural 'renaissance' in the Arab world has triggered a call to review the relation with the West and the very basics of cross cultural interactions. The other



Cultural content, meaning, form and function

## NOTES AND REFERENCES

- مجلة البناء، العدد 34، السنة السادسة، إبريل 1987
- Holod, Renata, and Khan , Hasan-Uddin. The Contemporary MosQue: Architects, Clients, and Designs since the 1950s. London: ThaMes and Hudson. 1997. 3040-
- 3 Papadake s,A, and Harriet Watson. New Gassicism Omnibus Volume. New York: RiZZoli, 1990
- 4 Sera Geldin, Is Mail, and almes Steele. Architecture of the Contemporary Mos Que. London: Andemy Editions, 1996.
- 5 أنظركتاب محمد عابدالجابري أرشك اليات الفكر العربي العاُصرُ الطبعة -232 منافر 1990. معقد -
- أنظر كتاب محمد عابد الجابري، 'التراث والحداثة'، الطبعة الأولى، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت، لبنان، 1991. أنظر الفصل الثالث صفحة 45 – 61 في مناقشته لأنواع العودة للتراث
- 7 Serageldin, IsMail, and almes Steele. Architecture

- of the Contemporary Mosque. London: Andemy
- 8 Abel, Chris. Wirk of El Wikil. Architectural ReVieW (1986): 55
- .مجلة البناء، العدد 34، السنة السادسة، إبريل 1987
- 10 Abu Saif D, (2011), Minarets of Gairo، I.B.Tauris, London
- 11 Hoag, J (1975), Islamic Architecture, 1st ed., Harly N. Abrams, New York
- 12 Hillenbrand, R., (1994) 'IslaMic Architecture: 6rm, Function, and Meaning', Edinburgh Univisity Press
- 13 GesWell, K.AC, (1959), 'The Muslim Architecture of Egypt' Mumes I &II, Oxford Unitersity Press
- 14 Grule, Ernst, J (1978), 'What is Islamic Architecture?' in 'Architecture of the Islamic Wid: Its history and Social Meaning', edited byGeorge Michell, Thames and Hudson, London
- 15 Grule, Ernst, J (1978), 'What is Islamic

- Architecture?' in 'Architecture of the IslaMic Wid: Its history and Social Meaning', edited byGeorge Michell, ThaMes and Hudson, London P10
- وتشيرللصارالأكانيية أناستخدام مصطلح "الإسلاموية بشكله بلمعهمطالع القرن الثمارية فراتي بلمعهم علاما العاقب المنافقة المن
- الأمولية الإسلطالأكادعية للدلالةعلى الأصولية الإسلامية أو منقول عن مصادر بالإنترنت بتصرف تحتزيارة (Fundamentalism . اللواقع في 15 أغسطس 2016
- 17 Al-Wikil, A., 'Al-Suleiman Prace, Jeddah, Mimar,
- 18 Serageldin, Ismail, and Imes Steele. Architecture of the Contemporary Mosque. London: Aademy Editions, 1996
- 19 Wlcock, Richard. 'A Bridge BetWen TW6 Cultures. Royal Institute of Royal Architects Journal 97.10 (October 1990
- 20 Carolin, Peter. 'Sacred Geomety.' The Architect's Journal 188.42 (19 October 1988

222

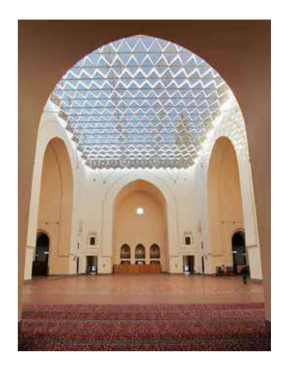
Abdullatif AlFozan Award for Mosque Architecture

Minarets of the Arabian Gulf

from the north and south, and a series of 6m domes cover the remaining bays of the prayer halls. The domes show the influence of those of the Great Mosque of Isfahan (8th — 17th centuries). The minaret is carried above an immense muqarnas gate than can be seen from a distance. The design of the gate follows that of the fourteenth-century Mosque and Madrasa of Sultan Hasan in Cairo.

Al Wakil Mosque architecture provided a novel approach in dealing with the past heritage, characterized by its simplicity and direct reference. At the same time it demonstrated the extent to which a skilled designer can go to achieve excellent examples of various mosque prototypes that seem to defy the constraints of time and place. However, the problem lies with the dilemma of cloning heritage, as without skill or talent the output of this process may not be as successful all the time. If that occurs, then the outcome will announce that the past has been extended to override the present, or mean that a 'distorted' past has been provided to act on behalf of the present.¶





Abdullatif AlFozan Award for Mosque Architecture

Minarets of the Arabian Gulf

Al Wakil Mosque architecture...
demonstrated the extent to which
a skilled designer can go to
achieve excellent examples of
various mosque prototypes that
seem to defy the constraints of
time and place.

whole entrance and minaret of Sultan Hassan Mosque in Cairo. But the splendor of performance in this mosque specifically reveals the designer ability to integrate borrowed entrance with the spatial pattern of the mosque at the level of spatial configuration and structure.

King Saud Mosque is characterized by a complex plan that is aligned with the surrounding streets on three sides, and with the qibla direction on the fourth or western side. The mosque includes centrally-located four-iwan courtyard and prayer halls that surround the courtyard. Both the prayer halls and courtyard are symmetrically arranged along an east-west axis. The discrepancies between the street directions and that of the qibla are compensated by the addition of triangularly-shaped areas. These additions contain ablution facilities, classrooms, storage rooms, offices, and residences. Those entering the mosque through the main entrance need to make a number of axial shifts before reaching the courtyard around which the prayer hall is arranged. These shifts are intended to accommodate the change in directions between the entrance hall and the prayer areas. In addition to the four barrel-vaulted iwans, the prayer areas' main architectural features include a large dome reaching a span of 20m and a total height of 40m, which gives it a monumental sense of scale. Two symmetrically-arranged 12m domes flank the courtyard

with mosque architecture, especially in the late Islamic periods, such as dome and vault and the sophistication of minarets. From this perspective the creativity inherent in his designs is easily appreciated in relation to the historical references. In this sense, the copying process can be re-defined to mean the 'recruitment' of historical elements or configurations in contemporary circumstantial context, without simplifying Al Wakil's approach. Al-Wakil Mosques in this perspective reintroduces the sequential spatial architectural experience of interior spaces from the exterior to the interior of the mosque, similar to that experience in Sultan Hassan Mosque in Cairo. Thus, he made very strong references to Ibn Tulun Mosque and the Fatimid Sultan Hassan mosque in Cairo.

Al-Wakil Mosques combines important historical reading of Islamic architecture in Cairo specifically. Moreover, he invokes Hassan Fathy's long experience accumulated in the environmental construction pattern developed in a group of architectural vocabulary and expertise mechanisms inherited in rural Egypt. The experience of Hassan Fathy was reflected in some of Al Wakil projects that preceded the mosques, such as Al-Ajami house that won the Aga Khan Award for Architecture in the early eighties, and the house of Suleiman in Jeddah, which was designed using traditional construction systems

with domes, vaults, bearing walls and mud brick. These formed a prelude to the construction of mosques, which showed his ability to combine and integrate features and vocabulary from Mamluki architecture with construction systems developed by Hassan Fathy.

One example of such use of traditional construction systems is the Corniche Mosque, built along the Jeddah Corniche. It incorporates traditional forms that have been rethought and transformed into a contemporary structure. The mosque shows a particular reliance on Mamluk architecture and on the vernacular architecture of the Egyptian countryside for the generation of its forms. The mosque accommodates the prayer hall at the centre of the composition. Its mihrab projects outward from the eastern wall, just below an oculus. Its entrance porch is covered by a catenary vault, leading to a narthex that is open to the sky and that separates the domed prayer chamber from the two-bayed portico overlooking the sea. The structure also incorporates a square-based minaret with an octagonal shaft. The minaret has octagonal shape and a square base.

However, borrowing was sometimes very daring which amounts to overconfidence, perhaps betraying a sort of a challenge between Al-Wakil and his predecessor geniuses of Islamic architecture, most of whom are anonymous. In this regard, in King Saud Mosque Al-Wakil borrowed the





Abdullatif AlFozan Award for Mosque Architecture

Minarets of the Arabian Gulf

viable reference. But the simple approach to allude to 'form', with its inherent construction experience accumulation was not approached before Al-Wakil. He uses architectural configurations and vocabulary, produced creatively in Mamluk architecture in Cairo, reviving the splendor of spaces of traditional Cairene mosques. His perception of historic building formations, as complex buildings, seen in Sultan Qalawoon Complex in Cairo, demonstrated his ability to master the realization of 'Iwan' and 'courtyard' in the mosque and its relationship to 'Qa'a' in Cairo houses like Suhaimi or Dahabi and Dardeer.

Al Wakil mosques provide bold solutions that glorify and reproduce heritage without lack the ingenuity or innovation. His designs are not a product only, rather they offer a 'dynamic' dialectic way forward. In this sense, he provides an approach that involves the output integrated with the mechanism. His approach was revolutionary, dealing with forms with the structure associated with building these forms. His solutions were made simple and impressive. The use of construction materials demonstrated his capabilities to articulate architectural spaces from the inside and the outside. Through mosques he demonstrated how to provide the 'modern' solution to vocabulary that adhere to using the 'traditional' vocabulary and elements associated

'the first question we must
ask ourselves is whether there
is such a thing as 'Islamic
architecture'.. [Grube] also
questions the meaning of Islamic
architecture; and writes:
'Do we mean the architecture
produced for and by Muslims to
serve Islam as a religion.. Or
do we mean all the architecture
produced in Muslim lands? And
if this should be so, what does
'Islamic' mean in this context?





This has resulted since the eighties in understanding the term Islamic architecture with 'religious' connotations rather than broader and more comprehensive 'cultural' semantics. In other words, the concept of 'Islamic architecture', according to what is inferred from most prevailing studies, was associated with Islam as religious and ideological doctrine rather than the general connotations with culture and civilization as a product of historic phenomenon that spread since the seventh century. Since then two concepts prevailed, one refers to religion and the other to civilization. A political and academic term is used to describe a set of ideas and political goals stemming from the 'Islamic law', and this term means political Islam or (Islamism). The other is a moderate term (Islamic), associated with Islam as a religion, civilization and historical phenomenon emerged since the seventh century to the present day and included an extended geographical area from China in the east to the west of Andalusia.

Against such debate at the time, Al-Wakil put forward his solution to mosque architecture, the solution to rethink urban heritage or tradition versus modernity. Environmental architecture was viewed by some as a solution, others viewed the methodology of reconciliation between heritage and modernity as another, while others considered heritage to be a





the West. Consequently, urban heritage and 'Islamic' architecture referenced as a 'product' not a 'mechanism' were viewed as weaker modes of return to heritage and seen as 'defensive' forms of recourse to the past. There were indications of this superficial return to understand 'Islamic' architecture present in the formal borrowing of this vocabulary, such as the use of 'arch' or the 'courtyard' in modern buildings' spatial compositions. This modern 'formal' use was criticized in the context of the entire process of borrowing from historical references.

It is notable that the 'Orientalists'' characterization and understanding of 'Islamic' architecture was loose and confused in their writings, who have defined it as an 'architectural style linked to a range of forms and vocabulary, and a system of building evolved over a period of time during the Islamic rule since the Umayyads to the Ottomans.' This characterization of the term Includes references to place, time, civilization and human race. Orientalist's reference to Islamic architecture varies greatly, which highlights issues about terminology and its implications. For example Hoag's 'Islamic Architecture' in 1975, or Hillenbrand's 'Islamic Architecture: Form, Function and Meaning' in 1994 are examples of this misuse. There seems to be different understandings, each from different point

of view, each author decides a different approach to define Islamic architecture. The former classifies it according to region, whereas the latter provides a classification based on building types across regions. On the other hand, Cresswell uses another method in his 'The Muslim Architecture of Egypt' in 1959, and subdivides his two volume-study according to ruling dynasties within the Islamic period (Ayyubids, Fatimids, Bahrite Mamluks, etc.). Cresswell uses the term 'Muslim architecture' instead. Hence, Ernst Grube in his article What is Islamic Architecture in 1978, questions the term 'Islamic architecture,' he writes: 'the first question we must ask ourselves is whether there is such a thing as 'Islamic architecture' . He also questions the meaning of Islamic architecture; and writes: 'Do we mean the architecture produced for and by Muslims to serve Islam as a religion, referring, consequently, only to that architecture which did serve a religious function, the mosque, the tomb, the madrasa? Or do we mean all the architecture produced in Muslim lands? And if this should be so, what does 'Islamic' mean in this context? If 'Islamic' is not an adjective defining a religious quality, should it be understood as a word that identifies a special kind of architecture, that of a civilization reflecting, or determined by, special qualities inherent in Islam as a cultural phenomenon? Does such an architecture exist?







"defensive" forms of recourse

to the past.





In the period following the end of the seventies a major review emerged as a result of cross cultural conflict with the West. Consequently, urban heritage and "Islamic" architecture referenced as a "product" not a "mechanism" were viewed as weaker modes of return to heritage and seen as

The courtyard precedes the square, hypostyle men's prayer hall. The prayer hall is five bays squared, with each bay covered by a dome resting on pendentives. The domes vary in their outline and depth. The dome above the mihrab rests on a drum and is thus higher than the others. The building stands on an elevated platform. Twelve steps running along its north and south elevations connect the mosque's entrances to the surrounding landscape. The mihrab is located along the mosque's southern elevation, which means that those coming up and into the mosque from the men's main entrance make a 180-degree turn by the time they reach the prayer hall in order to pray facing the qibla. A three-tier minaret is located in the south-eastern part of the structure, next to the men's entrance.

Against this remarkable 'craftsmanship' embodied in this cloning process, there exists a problem related to 'dynamic' evolutionary history of urban and natural, environmental, regional, social contexts. Basic questions linked to the broader concepts on architecture, culture and civilization. Problematic challenges face the designer that prevailed in the eighties, emerged in the methodology of dealing with the physical and cultural heritage in general. In the period following the end of the seventies a major review emerged as a result of cross cultural conflict with

It is notable that the "Orientalists'" characterization and understanding of "Islamic" architecture was loose and confused in their writings, who have defined it as an "architectural style linked to a range of forms and vocabulary, and a system of building evolved over a period of time during the Islamic rule since the Umayyads to the Ottomans."









Abdullatif AlFozan Award for Mosque Architecture

Minarets of the Arabian Gulf

topped by a dome resting on an octagonal drum, is surrounded by aisles on three sides, with the fourth side being the qibla wall. The exterior façades facing the mainland are treated in a closed manner, and therefore contain a limited number of openings. On the opposite side, facing the sea, the mosque in contrast opens up towards the courtyard, which in turn faces the sea with an open arcade.

Al-Wakil has shown great awareness of the importance, stature and location of the minaret in its historic evolution, as the Qiblatayn Mosque and other mosques have revealed. The minaret has history, in Jerusalem, there were no minaret in the vicinity of Al-Aqsa Mosque and the Haram al-Sharif, despite the strong 'symbolic' place and connotations and strong presence in the Islamic civilization. The minaret began to take its developed form in the city of Damascus, where minarets grown from the corners of the towers inherited from some buildings that date back to the Roman era.

The minaret developed in multiple formats. It has been associated with 'function', as opposed to some other elements, such as the dome, for example - although the latter, arguably, has a constructional function. The height of the minaret was associated with function to call for prayer - 'Athan', therefore the form and height of the minaret and motifs have all symbolic religious

connotations in mosque architecture.

The forms of minarets varied between the tower, the ring, the orthogonal and octagonal shapes, all present in the minarets of Cairo over successive eras. The relationship between form to function was powerful in the minaret in Arab architecture and various Islamic epochs, and this presence was particularly strong beyond the historic evolution. The minaret in Al Wakil mosque architecture expressed this historic and symbolic significance as in Juffali mosque and the mosque of Al-Sulaiman, in addition to the conscious presence of the spatial composition, which recalls historical references.

Al Juffali Mosque is one of the four community mosques that Al-Wakil designed in Jeddah during the 1980s. These also include Al Harithy, Al Aziziyah, and Al Sulaiman mosques. The mosque is situated in a garden that surrounds the Jeddah lagoon next to the old city. The design of the mosque was meant to integrate it with the local vernacular architecture of the surrounding area and was inspired by the design of three existing nearby mosques: Al Mimar, Al Shafi'i and Al Hanafi mosques.

The spatial configuration of Al Juffali Mosque consists of the rectangular plan, comprises open courtyard that is lined with an arcade and covered by small domes.

منازات الحليج العربي

والمسائزة عبداللطيف الفوزان لعمارة المساجد الدورة الثانية

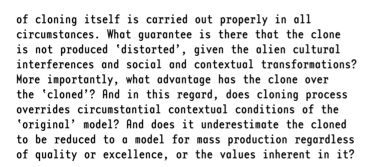
are interrupted by two domes that establish an axis in the direction of Mecca. The main dome to the south is raised on a drum of clerestory windows that allow light to filter into the interior directly above the mihrab. The second dome is linked to the first by a small cross vault to symbolize the transition from one Qibla to another.

Al Ruwais Mosque, located on a site overlooking the Jeddah Corniche, is larger than Al Jazzera and Corniche mosques. The mosque's stout minaret, which is located at its southeastern corner, ends with a tapering dome and crescent finial. It features three domes lining the qibla wall: a central large dome flanked by a smaller dome on each side. All three domes have externalized stepped drums similar to those found in a number of Mamluk Cairene monuments. Two consecutive series of catenary vaults provide natural ventilation for the prayer hall and are reminiscent of those used in Nubian vernacular architecture.

Al Jazeera Mosque design is relatively simple. It consists of a rectangular prayer hall flanked by a courtyard surrounded by a portico and connected to the main entrance, as well as a square minaret. The minaret, which is located at the northern end of the courtyard, is topped by a small dome and has a balcony with a wooden railing. The prayer chamber, which is







annum manum ma

Supporters of this trend of 'literal copying', regardless of time and place, find their argument in the thesis that the return may not necessarily be restricted by the constants of the original, but may include, citing subtle vocabulary that evades superficial perception of forms or configurations. Al Wakil was fully aware of the variations of typology of styles of mosques as he researched their historic evolution and reflected this consciously in this series of mosques. Mosques in the Muslim world have been through a historic period of evolution starting from the Prophet Mosque, peace be upon him, in Medina.

Certain elements of the mosque have also gone through evolutionary stages. This is so evident in the minaret, which formed an important vertical relationship between the mosque and the sky, and formed very important relationship in the overall composition of the mosque. Mosques of Al-Wakil show varying numbers of minarets and locations, as seen in Qiblatayn Mosque and the Mosques of Al Ruwais and Al Jazeera.

Oiblatayn Mosque is of particular religious significance to Muslims as it represents the place where Qibla was changed from Jerusalem to Mecca. Al Wakil, has studies the history of time and place, therefore, his design, ornamentation, and detailing of the mosque aim at enhancing its sense of history and sanctity, creating appropriate atmosphere for meditation for millions pilgrims who visit the site every year. The triangularly-shaped site is situated to the west of Medina. The land is largely flat with a slight slope in the area of its southeast corner. The main prayer hall adopts a clear orthogonal geometry and symmetry, and is accentuated by the use of twin minarets and twin domes. The difference in level at the southeast corner of the site has been exploited to incorporate a sub-basement level that serves as the ablutions area for worshippers. The prayer hall is raised one storey above ground level. Entry to the prayer hall is from the raised courtyard, also to the north, which may be reached by stairs from the main directions of approach. The prayer hall consists of a series of arches that support barrel vaults running parallel to the Qibla wall. These vaults





Abdullatif AlFozan Award for Mosque Architecture

Minarets of the Arabian Gulf

ablution pavilion is designed as an oversized structure in relation to the mosque's courtyard.

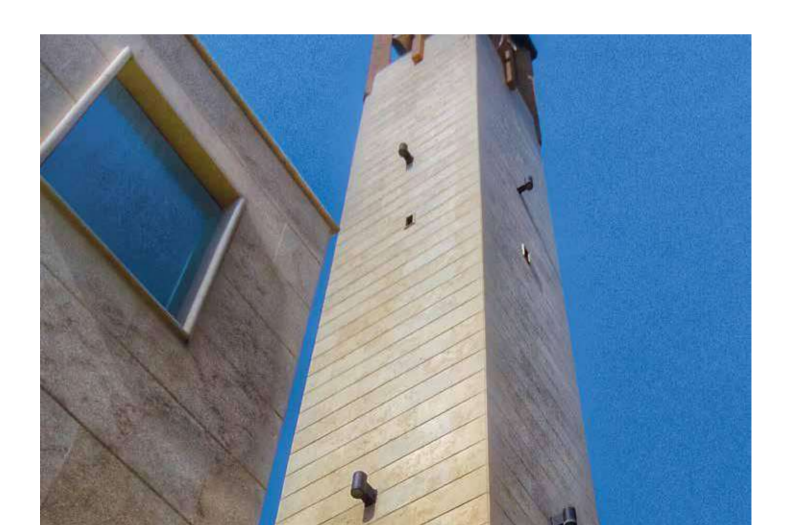
Al Miqat Mosque located at Dhu'l-Hulayfa, also known as Abyar Ali, has special significance for the Muslim pilgrimage since it is where pilgrims wear their ihram, and is also where they announce their intention to perform the Hajj or 'Umrah. The complex includes a mosque for 5,000 people, shops, ancillary buildings, and landscaped areas. The layout of the complex includes a low-profile set of structures that surround a courtyard in which the prominent free-standing mosque structure with its large minaret is located. The mosque and the surrounding structures have distinctly different orientations.

Questions raised with regard to Al-Wakil mosques at the time, were mixed with fascination and admiration for the novelty the mosques presented. At the same time, the design provoked fundamental problems about the legitimacy of cloning 'forms'. Critics who opposed such an approach have argued that copying from history, both ancient and modern, have objective and contextual complications. The cloning, in this case, or the circumstances of the reproduction of the buildings, ignores completely the original model's urban surroundings and the contextual circumstantial histories of time and place. Moreover, such a cloning raises

problems more profound than the mere relation between form and function. Least, the function in the case of mosques is 'constant', with no incremental changes across history. The cloning process therefore appears as an experiment or design exercise for the designer himself, whereby the past replaces the present. In this sense, the reproduction of the mosques seems more or less closer to the concept of 'freezing' history, with more emphasis on form re-production. The whole process becomes in the centre of the never-ending debate about the issue of tradition versus modernity, where some view the recourse to tradition as a means to escape to the past. Such an association with heritage or traditional architecture highlights a pivotal question about the mechanism by which heritage should be understood or adopted before it qualifies to be active in the present? How such a return of heritage should be perceived, should it be a 'progressive' return, for the purpose of advancement and innovation, or a 'defensive' one, caused by cross cultural interactions?

Cloning precedents in architecture calls for the need to apply measures to control this process. Al Wakil, however, has shown great ability to design masterpieces highlighting, in addition to form perfection, the 'process of building' itself. Yet, measures of control if not in place provide no guarantee that the process









Abdullatif AlFozan Award for Mosque Architecture

Minarets of the Arabian Gulf

Al Wakil invokes the Ottoman-style in Harithy Mosque, which has two pencil minarets flanking its west façade. Each minaret is articulated by a marble balcony resting on muqarnas vaults. The main prayer hall is marked by the mosque's large dome, which is located directly in front of a protruding marble mihrab that consists of a muqarnas half-dome resting on two columns. The main dome has a diameter of 7m and rises 14m above the level of the floor. The drum of the dome is pierced by arched windows that serve to provide ventilation and help cool the prayer hall. The dome is supported on pendentives constructed of exposed bricks and arranged in a manner that creates a pattern similar to that of a woven basket.

Fourth, Al-Wakil as a designer consciously utilizes the vocabulary and values inherent in urban history of traditional Arab cities that constituted rich heritage. This is evident in the design of Al Miqat Mosque, in which Al Wakil borrows the idea of Ziyada from Ibn Tulun Mosque in Cairo (265 H - 879 A.D). The design of the mosque shows influences of the ninth-century Ibn Tulun Mosque in Cairo, as evident in the design of elements including its minaret and ablutions pavilion. These elements, however, are used differently in this mosque in comparison to their counterparts. The minaret is unusual, it has a triangular plan section, and the

extinction. Most of whom have gained rare experience working for late architect Hassan Fathy, the Egyptian architect who revived traditional methods building using mud and natural material.

Ouestions raised with regard to

were mixed with fascination and

admiration for the novelty the

mosques presented.

Al-Wakil mosques at the time,

Al Wakil recruited traditional methods of construction in all mosques. The Binladin Mosque, for example, shares strong similarities in the use of materials and construction technologies with the other series of mosques that Al Wakil designed in Saudi Arabia during the 1980's. The Binladin Mosque uses load-bearing brick walls, vaults, and domes. The hollow baked bricks are held together with mortar. Most of the brick surfaces are covered with white plaster, except for the interiors of the vaults and domes, which generally are left exposed, and are only coated with a layer of brownish paint. The use of reinforced concrete is limited to specific elements that include the foundations, lintels, and flat ceilings.

Similarly, Al 'Aziziyah Mosque is one of four community mosques designed by AlWakil in Jeddah. This mosque is based on a compartmentalized plan that includes a men's prayer area, a women's prayer area, a residence for the imam, teaching areas, as well as ablution facilities. The women's prayer area and the imam's residence are located on the upper floor, and the remaining mosque facilities are on the ground floor. From the outside,

the mosque is treated in a somewhat simple manner. The qibla wall is accentuated by a small dome placed over the mihrab. The western or entry façade is marked by a pencil-shaped minaret at its left side, a projecting ladies entrance at the right, and a main entrance superseded by a raised terrace in the middle. The interior of the mosque consists of a prayer area separated from the mosque's other facilities by an open passageway. It is arranged according to a hypostyle plan consisting of six aisles arranged parallel to the qibla wall and covered by pointed barrel vaults.

Third, it is evident from the series of mosques that Al Wakil reveals versatile innovative talent that enables him to avoid repetition or reproduction. Each mosque presented novel new concept in terms of form and spatial composition. The mosques exhibit intelligent articulation of spaces and construction of spatial overall composition. The designer shows remarkable ability to deal with the architectural vocabulary in relation to proportions, both in terms of historical context or in relation to the overall composition of the mosque. In addition, the relationship between mass and spaces was remarkable, between the inside and the outside, or the location of the courtyards, minarets, and domes in relation to other parts of the mosque, depending on the style he invokes in each mosque.

Critical narrative of 'image cloning' against 'dynamic' architectural discourse

Nearly three decades ago, Abdel-Wahed Al-Wakil designed a number of mosques in Saudi Arabia. The designs were met with great admiration and a sense of bemusement, as they represented a bold unprecedented attempt in contemporary Arab architecture to bring traditional architecture as close as possible under the limelight. Al Wakil Mosques were dressed in white, despite diversity in form, spatial con guration and architecture, which was almost beyond easy super cial perception. The mosques provoked a debate that put traditional Arab Islamic architecture and vernacular urban heritage in the centre of heated discussions. Each mosque brought to the mind a style of architecture that prevailed in the Islamic periods; from Ottoman mosques with pen-shaped minarets, to mosques that mimic the Sultan Hassan Mosque Mamluki Style in Cairo.

The mosques raised fundamental questions about cloning the past in different geographic and climatic environments or contexts. They questioned the legitimacy of freezing history in such a blunt and straightforward methodology that invokes historical references. Some critics have called this 'image cloning', which posed problems about the limits of referring to historic precedents. Against such questions, following are a few primary notes regarding Al Wakil mosque architecture:

First, Al Wakil design approach and methodology presents an architectural phenomenon unprecedented and bold in dealing with the past as a source of rich historical references. He has attempted at the revival of a very rich heritage of Fatimid, Mamluki and Ottoman architecture. Whether we agree or disagree with his approach, still he managed to present some architectural masterpieces, establishing a novel approach, albeit controversial, at a time when Arab architecture witness alien international foreign architecture, let alone overwhelming bad practice in architecture.

Second, it has been claimed that Al Wakil is not reviving forms, but the process to execute these forms. He brings to the spot light a whole complex method of building, distinguished traditional crafts and building professionals. This has rescued master builders and skilled workers whose profession nearly faced

Suha Ozkan Ken Yeang

242

Abdullatif AlFozan Award for Mosque Architecture

Minarets of the Arabian Gulf

The Award opens the door wide for deliberations and reflections on mosque architecture in the Gulf. In addition to acknowledging elite designer architects works, the Award also sheds light on the architectural discourse and thought that drives such designs and motivates designers. This is seen within the framework to reinterpret the relationships between the past and the present on the one hand, and to define the way forward within the entangled cross cultural relations at the age of globalization on the other.

The various arguments, ideas and conceptual thinking that can be viewed and embedded in the shortlisted projects of this second cycle manifest plural contemporary architectural thinking given the presented traditional, modern and conciliatory interpretations. Such interpretations reflect open mentality in relation to design conceptual thinking to provide solutions that supersede forms inherited from the past, towards progressive thought and design. Within this framework, mosque architecture is to be characterized by a minimal understanding of basic religious requirements, whilst on the same time taking into account environmental, social, circumstantial and vernacular conditions.

Against these constraints, an informed jury for each cycle of the Award would provide considerable critical discourse that establishes conscious unprecedented architectural thinking that defines the regulating parameters for mosque architecture. Since the Award is limited and focused on Mosque architecture, which is unprecedented, the Award, therefore, provides sociocultural platform for discussions, and re-defines the borders to establish what can be regarded as genuine progressive works and what can be viewed as a true reflection of societal and religious architecture in the Gulf.





Mohammad al-Asad (Chair) Khaled Azzam Hasan-Uddin Kha

منارات الخليج العربي

ــائزة عبداللطيف الفوزان لعمـارة المسـاجد | الدورة الثانيـة

243

the Grand Mosque in Baghdad show his inclination to form(al) composition. What distinguished the mosques of this period of Rasem Badran career was his inclination to deal with forms as a methodology in his attempts to use historical precedents. At the same time he transformed architectural vocabulary and elements searching constantly for new building materials. This methodology was established within a framework to define a contemporary architecture that features balanced and thoughtful natural colors, coordinated at the level of physical and spatial configurations.

Al Wakil design approach and methodology marks a bold and unprecedented architectural phenomenon in dealing with the past as a source of rich historical references. In this regard, Al Wakil has attempted to revive a very rich heritage of Fatimid, Mamluki and Ottoman architecture. He managed to present architectural masterpieces, establishing a novel approach, albeit controversial, at a time when Arab architecture witness alien international foreign intervention by world architecture. Al Wakil's methodology is seen as an attempt to revive the process rather than forms, to bring under the spot light a process of building, distinguished traditional crafts and building professionals. It is evident from the designed mosques that Al Wakil reveals versatile innovative talent. Each mosque presented novel new concept in terms of form and spatial composition. The mosques exhibit intelligent articulation of spaces and construction of spatial overall composition. The designer shows remarkable ability to deal with the architectural vocabulary in relation to proportions, both in terms of historical context or in relation to the overall composition.

ABDDULLATIF AL FOZAN AWARD FOR MOSQUE ARCHITECTURE: THE WAY FORWARD AFTER ITS 2ND CYCLE

Wooden Screens have been used at varying heights in the design of the mosque, due to their importance in the purification and reduction of the harsh sunlight and regulate entry of the spaces. The design solution observed environmental factors and the principles of sustainability. Building material and systems were used in the construction of the mosque, which meet the conditions for sustainability. In particular, the use of building materials has been characterized by optimal exploitation of energy as well as construction waste management and disposal of hazardous materials and the use of low emission materials which meet the requirements of sustainability.

## LIFETIME ACHIEVEMENT AWARDS

The projects reviewed have included ones by Rasem Badran of Jordan and Abdel-Wahed Al-Wakil of Egypt, two distinguished architects whose accomplishments are well known to the jury and have always been met with admiration. Each has designed a number of mosques in the region that have been important markers in defining the evolution of mosque architecture in general during the period under consideration, and each represents a somewhat differing approach to mosque architecture. The jury felt that their contributions to mosque architecture during the period under consideration demand recognition that extends beyond their individual mosque designs. The Jury therefore proposed that a Lifetime Achievement Award be given to both Badran and Al-Wakil.

Rasem Badran's mosque designs express a highly-disciplined and masterful interpretation of local traditional architectural features to develop contemporary architectural solutions that provide a powerful sense of identity and place. The progressive shifts that can be detected in Badran mosque architecture, such as the module system adopted in Justice Palace mosque and





منارات الخليج العربي

ـــائزة عبداللطيف الفوزان لعمـــارة المســـاجد | الدورة الثانيـــة

0/1

contains a series of moves to integrate sustainable design into the building. Two of these strategies are integral into the building's form. First, the building was designed with a 5-sided mass wall of cast-in-place concrete that is 500mm thick. The mass walls provide energy efficiency through mass rather than insulation value. The mass allows them to store energy during the day and release it through the night. These walls have minimal openings; they are punctuated with small openings to bring patterns of natural light into the mosque but allow little heat gain. Second, the building was designed with an interstitial space between the mass wall and the curtain wall. This space is used to reject heat from the mechanical units, located in the basement. The units exhaust air into the bottom of this space, which is vented at the back of the upper parapet, thereby creating a ventilated double skin for the project.

In Tamim Ben Aws Mosque, the other mosque in this category, the design concept is based upon Tawheed (there is no God but Allah), the basic pillar of Islam. The design concept was inspired by the essence of religion and Islam's vital characteristic of Moderation, combining power and simplicity, and linking and integrating the mosque's organic elements in one homogeneous body. The design is characterized in general by simplicity. It uses certain common architectural features that prevailed in historic mosque architecture, such as the minaret and the arch, yet such features are used in abstract forms without literal copying of their traditional counterparts. The mosque has two minarets distinguished for their abstract form, as they look like towers. The function of these towers has been transformed to meet climatic requirements, designed as wind towers (Malqaf) to cool air inside and around the main courtyard. The relationship between inside and outside was also regulated through controlling natural light to the interior. At the same time a great deal of attention has been paid to the shading of external spaces in order to reduce heat, and to provide comfort to the worshipers.



Abdullatif AlFozan Award for Mosque Architecture

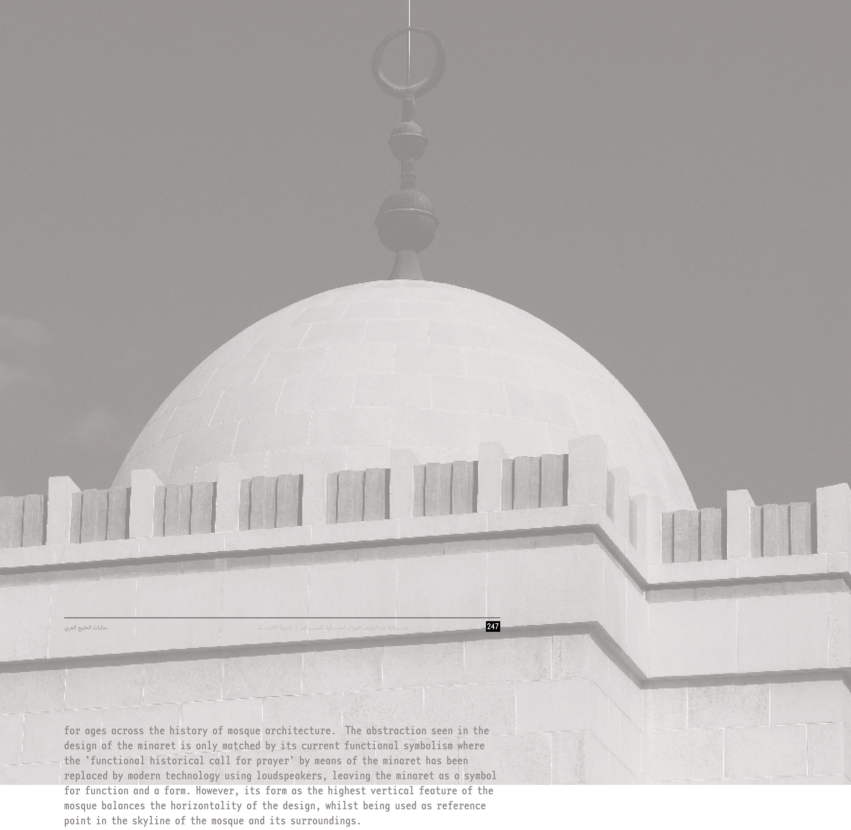
246

Minarets of the Arabian Gulf

communicate with the global community of Bahrain rather than the local area only. The mosque preserves local culture and religion, and it betrays a significant level of detail attention no less than other buildings in the Bahrain Bay, giving the mosque status and importance. The designer provides a distinguished novel structure to set an unprecedented example that is both modern and different internally and externally from the conventional concept of the mosque. The conceptual goals produce a building that provides an environment with light and thermal balance.

The other mosque in this category is King Abdullah Petroleum Studies and Research Centre (KAPSARC) mosque in Riyadh, which expresses originality of time and place. The design is superbly integrated with the surroundings and the mosque swims in a sea of lights in such an inspiring way. (KAPSARC) mosque in the compound exceeds its architectural importance, as it serves a rather more vital social role for the compound employees and their families. The Mosque is located within green areas that include series of outdoor spaces, providing an open unlimited broad vision that enables the viewer to grasp the mosque within its surroundings. The mosque, which rises about three feet above the surrounding reflecting pool and open spaces, looks as if it is raised above the water at night. The form of the mosque looks different between day and night. Its windows stylish frames surrounded by glass reflect shadows during the day, which creates a dynamic experience that vary depending on the climate and season. At night, the glass box glows with light like a lantern, with beams of light running through punctuated points at the top.

Sustainable design started with the Master Plan. The campus landscape was designed not to exceed the water budget of available Treated Sewage Effluent, with landscape materials being desert appropriate and drought tolerant. The mosque, in addition to benefiting from all of the overall master plan strategies,



One of the mosques shortlisted in this category is the ARCAPITA Mosque on a promontory on the water's edge in Bahrain Bay, Bahrain, which is designed by the American firm Skidmore, Owings, and Merrill (SOM). The monolithic minaret signifies the building's purpose. The simple cubic building with its triangular windows so placed to form a pattern on the façade and control the natural light into the interior. Designed for low energy consumption, it points the direction towards a more sustainable architecture. As a modern expression of a timeless form, the jury felt that this approach and design is worthy of attention.

The ARCAPITA Mosque is a landmark on the waterfront of the Bahrain Bay Development. It reflects a unique and modern architectural language that symbolizes Bahrain's aspiration for contemporary architecture without dropping its heritage roots. The design is unprecedented in Bahrain mosque architecture, as it reflects a new genre of modern outlook and in terms of its spatial organization. It is undiluted by conventional features such as the dome, or the typical minaret in its traditional form. The freestanding minaret and landscaped water pool integrate with the surrounding setting and the nearby architectural context.

Such a novel approach to mosque design may be received with some curiosity at first by the local community. However, the mosque design adheres to the overall design of Aracapita complex and the nearby Bank. The design seems to



national identity.

The jury shortlisted ten projects from this category that include well-crafted historicist structures, highly-abstract structures that use the vocabularies of modernism rather than pre-modern historical traditions, and ones that provide for bold interpretations of traditional forms, geometries, and calligraphy. The jury further narrowed down their selection to three projects, of which they selected as winner the 1984 King Faisal Foundation Mosque in Riyadh, which was designed by the late prominent Japanese architect Kenzo Tange.

This mosque, which is located within the King Faisal Foundation complex, is one of the defining modernist mosques of the Middle East. It presents a clearly abstract interpretation of mosque architecture, and accordingly defines the mosque as a spiritual realm that presents a compositional purity of space and form, and also incorporates a delicate manipulation of light, whilst remaining within the spirit of noted examples of mosque architecture.

In King Faisal Foundation Mosque, the design provides a contemporary interpretation of mosque architecture without the recourse to the usual conventional forms or features. Instead, it crosses the line between a historic tradition and the required modern advancement towards 20th century architecture by means of a new outlook of pure geometric forms blended in such an intelligent way that does not compromise the very essence of mosque architecture. The design puts forward an architecture that provides a sharp split between the harsh exterior and the interior, between the physical world and the spiritual one. The mosque design uses simple geometric shapes instead of architectural vocabulary and motifs associated with traditional mosque architecture. The abstraction and the use of pure geometric forms in the design are unprecedented and commendable in this design. Such an approach to design highlights the need to shift away from the 'conventional stereotyping' of mosque architecture that has been going on

and links the project together, creating integration between mass and void. This has been handled intelligently by the designer to create framed entrances for the mosque on the one hand, and to create shaded areas characterized by thermal moderation away from the heat of the sun. These transitional areas defined by the spaces between the blocks also formed distinct architectural spaces between the inside and the outside to serve as thermal filters that determine the heat transfer between the inside and the outside.

The internal spatial configuration was marked by the open to the sky unprecedented relationship formed by glass trusses in the men's prayer hall. This allowed natural light to enter the mosque. The glass elevations defined at the North and South sides of the 'cube' along the frames that penetrated the bulk of the mosque seemed like a three-dimensional crystal glass. However, despite admitting light to the middle part of the prayer hall horizontally and vertically, the area located on the ground floor under women's Hall retained a great deal of shade as it is kept isolated, and worked as a buffer zone between the inside and the outside. The design is characterized by its simplicity, as it features certain elements that cast uniqueness, novelty and innovation upon the architectural configuration on both the horizontal and the vertical levels.

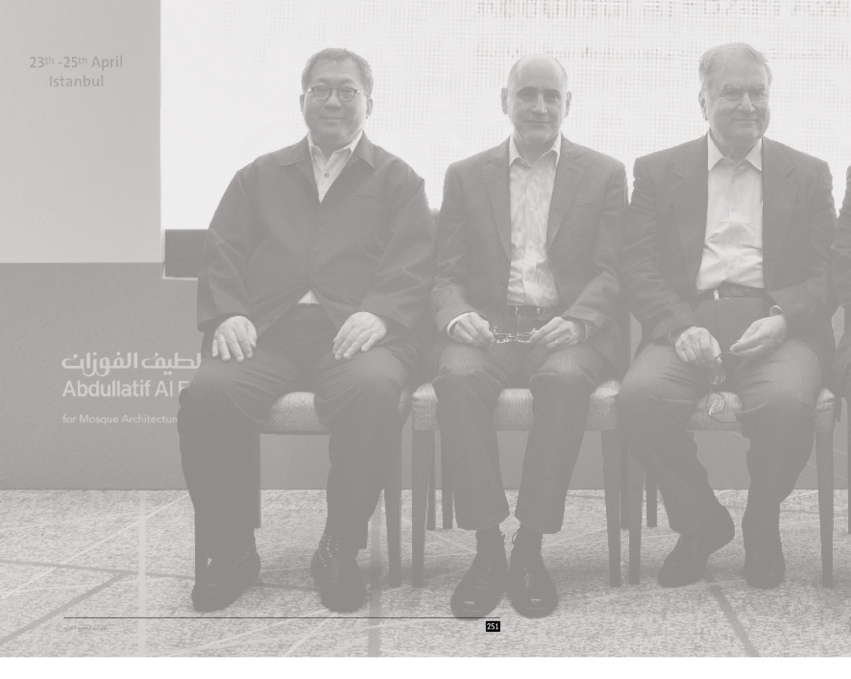
## LOCAL MOSQUES

Thirty-four projects were submitted within this category. These represent relatively small-scale mosques that allow for a higher level of design diversity and experimentation within the context of mosque architecture. Moreover, a number of these mosques are part of institutional or corporate settings, and are therefore more focused on linking to the identity of these institutions or corporations rather than attempting to connect to a more general communal or



The design provides a complementary relationship by allowing light to access designated transitional places between inside and outside. Such a relationship is one of the aesthetics offered by this unique design of this mosque. The design is characterized by the integral relationship between the inside and the outside. This is achieved by covering the confined space between the main block and the main mosque on the one hand and between the minaret, which lies on the edge of the main of the mosque block, and the transition zone next to the main entrance. Thus, the design provides transitional spaces between the main block of the mosque, which is characterized by allowing light to provide amounts of shadow and light. The design adheres to universal codes by complying to international principles to provide easy facilities for the needs of disabled or old people and those with special needs. All areas leading to the main entrances of the mosque were provided with a gentle ramp, in addition to stairs with rails for the elderly and people with special needs. Moreover, disable car parking close to the mosque were provided for people with special needs as well.

Shaghrood Mosque design offers an unprecedented geometric and architectural example. The designer refrains from using classic stereotypical elements. Instead, the designer shows a great deal of innovation in defining surfaces providing quality solutions in the intelligent creation of architectural spaces. The design invokes the conscious manipulation of geometric surfaces, the volumetric intersections on the horizontal layout, as well as the geometric three dimensional creative compositions. From the outside, the overall architectural image is dominated by the frames that penetrate the 'volumetric square', or the cube. This adds a contemporary touch to the volumetric configuration unprecedented in the urban composition of mosques. This has allowed the designer to create flexibility and vitality to blocks and architectural surfaces without resorting to classic stereotypes. These frames appear as an element that binds

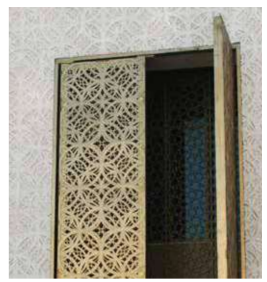


where "the more simple and the more relaxed environment you are in, the more you will be with God instead of distracted by unnecessary details,". Therefore, the architect intended to provide worshippers with space that connects them more with the religious practice rather than more details. The design in itself is quite simple, yet novel and distinguished to reflect a modern approach in mosque design that is quite distinct from the common stereotype of a traditional mosque. This was the intention of the designer from the outset as he stated. The designer adopted a simple approach in his design, where multiple layers are visibly clear in the elevations. The minaret itself consists of layers of various heights overlapped on top of one another in a very abstract form that is quite different from the conventional form of the traditional minaret.

Educational city Mosque is elevated and supported by the 'five pillars of Islam' and each pillar is inscribed with a verse from the Holy Qur'an. Underneath, water flows from four streams originating from a garden that lines the perimeter of the building. These gardens are based on an interpretation of paradise, with the streams representing the rivers of wine, milk, honey and water, and the pillars representing the five tenets of Islam. The landscape is based on the traditional four part Islamic Garden dissected by the four rivers of paradise describe in the holy Qur'an. These provide four themed microclimates around the building and a natural spaces for outdoor learning used comfortably for six months in a year. The specially selected low water landscape is irrigated by water from the mosque ablution reducing dependency on desalination.

Om Omar Mosque offers a model in the balanced relations between the block and architectural surfaces. It provides a medium solution between the traditional model of the mosque, comprising traditional elements like the minaret and the dome, and a contemporary interpretation. This design is characterized by not using the traditional form of the minaret, let alone using the dome at all.





Abdullatif AlFozan Award for Mosque Architecture

Minarets of the Arabian Gulf

integrate various components and spaces of the mosque. The mosque interior is characterized by simplicity, yet with richness. Its main prayer hall is unique by all means. It allows sunlight in during the day time; a smart idea that invokes sunlight as key interior element to create a harmonious atmosphere and tranquility. Natural lighting, as such becomes entangled with other interior features, colours, decoration, and patterns used, which saves energy during daylight hours. The interior also invokes Islamic patterns known in Islamic art, and embraces modern ideas in typical variety of shapes and sizes designs.

Other shortlisted mosques of this category are: Abdul Rehman Sadik Mosque, Educational City Mosque, Om Omar Mosque and Shaghrood Mosque.

Abdul Rehman Sadik Mosque in Dubai was designed by Jordanian architect Farouk Yaghmour. The design presents an amalgam of tradition and modernity and the layering of cubic forms. The layout of the complex is asymmetrical to fit well into its somewhat irregular site. The mosque's single free-standing minaret acts as a marker in the cityscape. Perhaps the most innovative element of the design is the large patterned glass wall that leads to the mihrab whilst bringing in indirect natural light into the prayer hall. The use of older and more contemporary technology creates a pleasing balance.

Abdul Rehman Sadik Mosque reveals intelligent way of using modern material to reflect the modern time it was built in. It also shows a great deal of abstraction, as its elements like the minaret has not been used in its 'conventional' form. Its cubist design makes it unique. The mosque's white and blue glass glistens. Yet despite its contemporary feel, the mosque's religious aspect is strongly present. Its 20-metre high dome, made of blue glass, and parts of its walls are transparent to provide indirect light that filters through the wall following the facade's orientation to the Qibla in Mecca. The design of the Mosque in general, according to the architect, should reflect simplicity,



rows in the main hall parallel with the Qibla wall to have the maximum number of prayers possible in the each row. Moreover, there exist on both sides of the main prayer hall two Iwans separated by these corridors that act as dividers between the main prayer hall and the Iwans.

## JUM'A (FRIDAY) MOSQUES

The Award received 46 entries for this category. It provides a very wide range of approaches and interpretations of mosque design that include faithful interpretations of traditional vocabularies, free-flowing curvilinear formal and spatial compositions, as well as the accentuation of light, calligraphy, or geometric patterns as the main focus of design. The jury shortlisted this group of projects to thirteen that were then further narrowed down to six.

Of these, the jury selected as the winner the 2015 Musheireb Friday Mosque in Doha, which is designed by the British architect John McAslan. This project presents a very skillful design that brings together different elements from pre-modern traditional mosque architecture with an emphasis on local vernacular vocabularies, and presents them through the intermediacy of a very simple and powerful contemporary composition. This project moreover successfully engages with the newly-developed urban context of the Musheirib district in Doha, both in terms of its physical setting and the integration of a common architectural language.

Musheirib Mosque design reflects simple composition and conceptual thinking, yet it puts forward a new approach that highlights the importance of the interior, while integrating a vital relationship with the exterior. It is introverted design characterized by lack of windows. It provides an inspiration as how to manipulate light inside, and the extent to which it is possible to



The simplicity of the architecture is further revealed through the design of elevations and sections. Facades have been divided into a lower portion at an altitude of less than the height of the gates and the upper part, which contains small narrow openings and windows similar to vernacular architecture, in order to keep temperatures low inside. The Minaret looks agile and well-proportioned, and reminds of Lighthouses. It starts with a square tower in its lower part, then as it rises turn to a decreasing cylinder towards the apex. All in all, the proportions and the architectural language of the mosque seems to go hand in glove, horizontally and vertically.

The external architectural composition of Ahmed Al Fateh Mosque reveals grandeur and bulkiness similar to that seen in Ottoman mosques. The blocks of the mosque overlap in ascending way towards the main dome, which dominates the overall vertical and horizontal configuration of the mosque. The surrounding two minarets seem to work to balance the horizontal and the vertical configuration on both ends of the main axis, which runs across the main dome. In this architectural composition, the vertical dominates over the horizontal. This is so obvious given the arches that surround the open courtyard, where their proportions tend to elongate vertically and rise to more than one floor. This vertical composition of the mosque despite its bulky horizontal layout, gives interior and exterior spaces magnitude and elegance and casts peace and tranquility upon the internal atmosphere required for worship and spiritual meditation. The general planning of the mosque is reminiscent of classic design in traditional historic architecture in terms of the symmetry found around one main axis perpendicular on the Qibla wall. This symmetry is apparent in the planning of both the ground and mezzanine floors. The main prayer hall is square in shape with four huge corner pillars that support the main dome, flanked by corridors from all four sides. This planning is unusual in typical traditional mosques. Instead, it is common to have the longest



natural urban landscape and surrounding mountains. It adds uniqueness in the local dimension of its location and place. In terms of the visual architectural impression, the main dome is quite visible and dominant. In addition, the four minarets that surround the mosque form the skyline around. What distinguishes the exterior facades is the use of tall pointed arches. At the top of the external walls little slits and a continuous freeze was used, which architecturally is inspired from Omani castles, which also lends a reference to the defensive architecture in general. The overall composition of the exterior is dominated by the use of sandstone and its natural colour, which goes in harmony with the natural surroundings. The interior design of the mosque is very expressive with lavish use of decoration, motifs, calligraphy and stucco works in all sorts of pattern works and colors. The interior is characterized by the lavish use of Islamic art, such as Moroccan art style, wood works, copper, glass and metal work. This is evident also in the exterior spaces, on floors, small domes, the minarets, gardens and water fountains.

Mohammed Abdul Wahhab Mosque is unique in every aspect, least of which is architecture. It differs from other common prototypes for mosque architecture as it sets up an example by itself. It was intended to adhere to traditional architecture in Qatar, and to embody the simple Qatari heritage. The mosque overall architectural character expresses desert environmental architecture with references to local historical heritage. This is evident with the use of corner towers used, which reflects the traditional desert defensive architecture, yet in a contemporary style. This was made by converting these corner towers into retreats for reading. Such a transformation while observing historical reference was also evident in the mihrab and minbar, treated simply as niche behind which a stair is concealed that leads to the minber that the Khatib ascends to preach for the faithful before the Friday prayer.



The design invokes ideas inspired by the overall composition of conventional Emirates mosques, which is seen as simple yet functional. The traditional Emirate vernacular mosque plot is defined by a boundary wall that surrounds the entire plot or just the courtyard. The boundary wall has one or more defined entrance portals to enable access into the open courtyard. A shaded riwaq is located between the courtyard and the prayer hall, which leads directly through the prayer hall. The qibla wall has a mihrab projecting externally and a minber incorporated into the mihrab. The mosque also comprises an ablution and minaret either within the mosque plot boundary or nearby. The prayer hall is usually accessed from the external, or directly from the courtyard of the mosque, through either a single or double door. While there may be more than one door to enter the prayer hall, the front door will be aligned with the mihrab. The study of traditional mosque in Emirates, and understanding the configurational relationships enabled him to benefit from tradition and reflect these features in a modern design.

The other mosques in this category which were shortlisted are: Sultan Qaboos Grand Mosque in Oman, Abdul Wahab Mosque in Qatar and Ahmed Al Fateh Mosque in Bahrain.

Sultan Qaboos Grand Mosque represents an innovative model for contemporary mosque architecture in terms of visual, architectural and spatial composition. It also provides strong architectural elements visually in their formulation and compatibility with the overall composition. This is evident in the central dome which dominates the urban external configuration, as well as the strong physical configuration which connects the massive main bulk of the mosque with its surrounding external space. It works to connect both the courtyards that represent an extension of the whole complex and the urban environment. It plays a key role as a symbol through the city of Muscat. The mosque with its colored materials represents a natural extension to the horizon and the background of





designed by the late Jordanian architect Jafar Tukan. It is considered a very successful contemporary expression of traditional prototypes of mosque architecture. It is a well-though-out design that presents confidence and also clarity of expression, as well as an effective progression of spaces and architectural elements that lead from the site's street façade through the courtyard and into the prayer hall, ending with its large mihrab projection. The jury particularly notes the skillful design of the architect in staying true to the principles of mosque architecture and typologies, but nonetheless successfully interpreting them through the mediation of modernist architectural vocabularies and aesthetic norms.

Sheikhah Salamah Mosque design embodies symbolism within the definition of Islam; which represents light, purity and tranquility. The design is inspired by these values and attempts to re-interpret the spatial structure and the formation of various elements of the mosque. The outcome, hence, is seen an honest expression of the spirit and essence of Islam. The design concept evolved through a multi-level interpretations and space articulation and architectural elements. From the outer shell and vertical elements that surround the internal and external Spaces, to the extension and links of different horizontal levels, to the creation of a gradual transition from one space to another, to the finely incorporated elements and details that further have been integrated smoothly and beautifully, which manipulate light, shade and shadow, and enhance symbolism and the contemporary Islamic identity of the mosque. The volumetric composition of the mosque allows for the spatial hierarchy of the interior to be dramatically expressive and extended to external spaces. Especially through the process of layering of traditional spaces, portals and arcades, patio or courtyard of the mosque, and multi-storey volumes, and stairs that extend the exterior to the interior and vice versa in a constantly changing experience of space and light.





258

forms or on the generation of new forms.

The jury has felt that these all are valid approaches towards mosque design that deserve serious consideration in the ongoing search for a contemporary twenty-first century architecture.

# CENTRAL MOSQUES

Twenty-seven mosques from this category were submitted for this cycle of the Award. These represent major large-scale mosques mainly executed by the state as projects of symbolic importance. These mosques also often accommodate other communal facilities such as libraries and teaching areas. These structures are of a high profile and usually occupy visible sites, thus representing a major, if not dominating, presence within their context.

The jury has shortlisted these mosques to a selection of twelve projects that they felt best represent the range of design approaches to this mosque type. These include monumental structures that emphasize axiality and symmetry, and that freely borrow from a number of the Islamic world's imperial architectural traditions. They also include structures that examine traditional local architectural vocabularies and attempt to develop them at a monumental scale and as representatives of a national identity. Others start with traditional historical prototypes, but develop them within the context of assertively contemporary idioms. These shortlisted projects were carefully reviewed, and explored the different approaches and merits they present. They accordingly further narrowed them down to three projects that they felt are worthy of more detailed investigation.

Of these three, the jury has selected as the winner the 2011 Sheikhah Salamah Mosque in Al Ain, Abu Dhabi in the United Arab Emirates, which was

submitted for this cycle of the Award, which covers the countries of the Gulf Cooperation Council. The Award's Executive Committee had divided the submitted projects into three categories — Central Mosques, Jum'a (Friday) Mosques, and Local Mosques. In addition to differing in terms of scale, the mosques belonging to these categories also represent differences regarding patronage and physical context.

The mosque as such has been introduced as an

of the relationship between elements like

the exterior

incubator for creativity and a natural outcome

natural light infiltrating the interior of the

prayer hall and the balanced relationship with

The jury has selected one first-prize entry from each of these three categories. The entries submitted to the Award represent a comprehensive overview of the development of mosque architecture in the Gulf region over the past forty years. Considering the intensity of mosque construction in the region, this overview is also informative regarding developments affecting mosque architecture taking place across the world, and accordingly provides valuable documentation that is of universal value. As the jury reviewed the submitted projects, they identified the following four primary approaches defining mosque design:

- An approach that draws inspiration from local traditional historical contexts, and adheres rather faithfully to these contexts' architectural languages and principles, but also update them to address contemporary functional needs and visual sensibilities.
- A "classicist" approach that faithfully adheres to the elements of the great classical architectural traditions of the Islamic world such as those of the Umayyads, Abbasids, Mamluks and Ottomans, and also incorporates combinations of these elements in a single building. This approach also emphasizes traditional construction materials and techniques.
- An approach that accepts the elements and principles of pre-modern historical mosque architecture, but also aims at developing what are clearly contemporary expressions of this architecture.
- A modernist approach that focuses on an abstraction of pre-modern historical



deemed sacred that almost became untouchable «constants». Hence urban attempts in contemporary discourse meant a conscious dialogue between such «sacred constants» not prone to change, and 'variables' or what can be reproduced within the essence of time.

Based on the above, it is evident the great role played by Abdullatif Al Fawzan Award for mosque architecture in providing the forum to discuss various propositions that can be put forward by architects in the Gulf. The award, therefore, opens the door to explore relationships that form the catalyst for urban, environmental, psychological, social, physical and spiritual interactions, which have produced over centuries multiple modules and distinct mosque forms. The award establishes an important platform for a thorough understanding of the determinants of different levels of mosque architecture between the past, present and future. It provokes an important dialogue and debate concerning the social and cultural conditions that dictate mosque design in the present against its historic transformations. Above all, the Award has documented countless mosques, in the Arabian Gulf, through nominations and submissions that go far beyond the winners or those shortlisted. This book is, but a first step, to lead the way towards unprecedented approach to better understand this type of religious buildings in the Arab and Islamic worlds, so far under-researched, not thoroughly investigated, let alone rigorously discussed.

# THE AWARD SECOND CYCLE

This book is about mosque architecture as presented by the entries for the second cycle of the Abdullatif Al Fozan Award for Mosque Architecture. For this cycle, the jury met for three days of deliberation in April 2016. 122 projects were



haven» isolated from its surroundings. The increased philosophical and architectural discourse regarding the predominance of the pivotal spirituality of the mosque has resulted in the architectural solutions being more and more successful to address the overwhelmingly materialistic lifestyle and social practices of the twenty first century. Therefore, some contemporary attempts in mosque design have deliberately sought to isolate the mosque physically from its surroundings, unlike its traditional counterpart, which melted within the fabric of urban traditional Arab city. The contemporary discourse rather reflects the «state of polarization» presented by lifestyles in the twenty first century between «material life» and the «spiritual one». Eventually contemporary urban mosque architecture has become a true reflection of this emerging division. Propositions have focused on creating an internal mosque atmosphere that highlights the status of spirituality by increasing the «isolation» of internal prayer halls from the «impurities» of outside milieu. Such a tendency to provide a spiritual interior isolated from the outside world finds roots in the symbolism of the opening Ihram Takbeera that announces the start of prayer meaning «leaving material life and worshiper's troubles of the outside world behind».

The mosque defined by the various approaches reflects twenty first century modern concepts. Such design concepts focus upon the philosophy of different relationships that bound the mosque «spatial» components, the distinction of the «event», and the «sanctity» of physical «timeless» features, all taken against the traditional urban and social parameters in relation to modern transformations. Therefore contemporary theses in the twentieth century attempt at the re-demarcation of the relations and interactions between factors involved in mosque design as an urban social religious event that reflects the reality of modern life. This is despite the fact that mosque design has always been established upon religious solid basics that formed a network of «patterns»

# Abddullatif Al Fozan Award for Mosque Architecture

# Mosque in the twenty first century

### 262

# INTRODUCTION

Mosque architecture has evolved over fourteen centuries and has revealed remarkable developments on many levels that include spatial and contextual compositions. The mosque, as an architectural output, has betrayed various relations governing the production mechanism that recalls rigorous deep understanding of the underlying influential embedded factors. In the twenty first century mosque design reflects to a certain extent such important developments that adhere to time and place, as well as contextual factors, including living practices and conditions. These factors and conditions have marked a milestone in the development of mosque architecture across its long history. In this context, some remarkable contemporary attempts represent a departure point from



the historical formal context characterized by formalism, as these attempts offer distinct «spiritual» interactions between internal and external spaces, within a complex environmental, psychological and aesthetic design systems. The mosque as such has been introduced as an incubator for creativity and a natural outcome of the relationship between elements like natural light infiltrating the interior of the prayer hall and the balanced relationship with the exterior within carefully placed sequential transitions that start from the outside gate ending in the Mihrab. This infiltrating light means more than sensual connotations but rather symbolizes philosophical relations that define balanced interactions between shade and light, matter and spirit, and most importantly between the «material» exterior and

the  $\ll$ spiritual $\gg$  interior.

With the predominance of physical technological advancements in the twenty first century and the emerging transformations in the built environment, the trend has intensified in mosque architecture towards introducing «a spiritual



264

carried out initial screening and 44 mosques were chosen for the final preliminary list. Then the final selection process was held in Istanbul by world renowned jury specialists who have shortlisted 13 mosques, out of which a winner was selected from each category, which means three winners in this cycle. The nomination process was carried out by specialists from the Gulf Cooperation Council Countries (GCCC) to ensure excellence and impartiality and that the mechanism of selection was conducted in accordance with the professional practice in world-renowned architecture Awards.

The book addresses the shortlisted 13 mosques from which many lessons, ideas and solutions, as well as urban, aesthetic or technical design solutions can be learned. All deserve recognition and documentation, because Al Fozan Award decided to work on the creation of an information base of mosques around the world. And that is the first fruits of the Award documentation. We hope in the future that this information will be available to researchers, specialists and those interested in mosque architecture. In this cycle, we have launched the Lifetime Achievement Award for two well known figures who have contributed to the development of mosque architecture in the Arab region and the world, namely: architects Abdul Wahid Al Wakil and Rasim Badran, both of whom had creative efforts over four decades which hardly can be ignored. Both have established local architectural school associated with urban Islamic heritage, and have become legends sought after by many students and followers.

I will come back after this introduction to the question upon which the Award was founded, that is: How should mosque architecture be like in the future? We have devoted all our efforts for this, and we are working towards this goal and we would like mosque architecture to constitute influential phenomenon in world>s architecture. Because the mosque carries spiritual and social characteristics, in addition to being an outstanding visual landmark that employs all modern technologies, the Award endeavors to analyze and deconstruct the problems afflicting the mosque at present in order to avoid them by creating a generation of Arab and Muslim architects everywhere in the world to address mosque architecture the same way as their ancestors did; such an architecture that is the source of creativity in all arts and techniques.

define functional relationships, which are part of our future vision about the impact of the Award upon mosque architecture in general. Setting up visual architectural standards may not be actually useful because architecture is a creative process and we envisage the mosque to provide advanced and sophisticated forms dealing with known and future building techniques with total flexibility. Therefore, planning and functional standards will almost contribute to the legalization of form and determine its public image.

In addition, there exist technical and economic problems, which can be codified to seek solutions. For example, there is the problem of energy consumption as a result of non-optimal use of mosque space. Therefore, it is of great importance to identify the appropriate space for the expected number of worshipers and to separate daily prayer hall from Friday Mosque much bigger area. All such problematic issues add to what we could call the «economics of the mosque.» The sound problem within the prayer hall and noises from the outside should be dealt with as a design problem that should be addressed on many levels including building techniques and material. Natural light and industrial lighting inside and outside the mosque are matters to be observed, and many of the technical ideas that will, with God willing, assist in the evolution of mosque architecture and make the mosque effective, environmentally suitable, fit for purpose and economically conservative.

This book reviews the second cycle of the Award. The first cycle was about mosques in Saudi Arabia, however, in this cycle we decided to broaden the scope of the Award to include all Gulf States. The next cycle will be extended to all Arab countries, then to the rest of the world. The Award is established to evolve and to serve mosque architecture in the present as well as the future. Therefore, Abdullatif Al Fozan Award has been established from the outset to become international. The growth from local to global is natural to enable the Award Foundation and its administration to cope up with growing technical requirements.

In this cycle, the Award focused on three categories of mosques, in terms of size and function, because we know that each category has its own problems, hence its own architectural solutions. These categories are: the neighborhood mosque, the Friday mosque and the central mosque. These categories have varying relationships with urban planning and have different impact upon the city in general. 122 mosques have been nominated for the Award from various Gulf States. The Jury has

planning as a whole. The vertical elements of the mosque such as the minaret, or the horizontal ones such as the prayer hall massive block, and the aesthetic ones like domes, all form the visual composition of mosque architecture. These often stick in mind and shape the visual impression and identity of the mosque as a whole. Those also provoke controversy in architectural discourse and practice in mosque architecture, as we ask: Do we follow certain stylistic historic approach or should mosque architecture be a true reflection of the essence of modern times? The Award is concerned with such a discourse on its professional and intellectual levels without prejudice to one school over another. Our goal is to promote diversity and the search for appropriate solutions. We see that some design solutions are more appropriate than others. Nonetheless we do not believe that we can establish one aesthetic/visual general rule for mosque architecture.

The Award attempts to provide balanced approaches to mosque architecture. We are as much interested in the image of the mosque as in the interior design. In our Islamic history the mosque has been the driving force behind the development of its internal space, its patterns, colors and brilliant Koranic calligraphy. Therefore, preserving this history and these traditions and promoting associated arts is an aim by itself to combine the cultural and economic to encourage vocational artistic handicrafts. This will revive many prestigious art schools linked to our history and civilization. Yet we ask ourselves: What then? Are we content with the legacy of visual interior arts established by our ancestors and only aspire to re-create it? How would this get along with our vision about mosque architecture that it must keep pace with the spirit of modern times? Shouldn't we continuously pursue development since creativity has no limits, therefore mosque architecture should be the prime dynamic generator for creativity.

The truth is, the problem of mosque architecture is not all about urban planning, or even about the symbolic visual impact, rather it extends to functional aspects such as the relationship of service areas with the prayer hall. It also extends to circulation, the size and location of entrances and the provision of places for footwear to be kept in a civilized manner, as well as identifying the appropriate space and size for the organic elements of the mosque. Solutions should be sought regarding women prayer areas in relation to privacy. Such functional issues make us actually think about setting «regulations» for mosque planning and design to determine sizes and



Sheikh Abdellatif Al Fozan

FORWARD

We care in Al Fozan Award about the future of mosque architecture; this is the main goal of the Award and its philosophy. Over the years we have witnessed the construction of numerous mosques adding to the accumulative record of already existing vast number of mosques, yet at the same time making new contributions to the multiple problems of mosque architecture given the expansion of cities and the complexity of life. The question we asked ourselves when we embarked on establishing the Award was: Whataddition will the Award offerto mosque architecture and how we can make mosque architecture live up to modern time challenges, letalone adequately tackle them? This building type is pivotal and 'symbolic', for it gives our cities their identity. However, we did not consider 'form' only, but took into consideration vital parameters beyond form such as urban issues that influence mosque architecture. Urban association of the mosque with the architectural context is faced with problems as a result of planning flaws that affect neighborhoods and cities in general. This leads us to talk about the socio-cultural impact of the mosque and its role in shaping social practices within a local network that binds individuals in the community visually, functionally and emotionally.

Of course the visual impact of the mosque remains very important and is often the first factor of attraction that gives neighborhoods and cities their identity. Historically, mosque's minarets and domes made visual axes in Arab Islamic cities, so that over time they became the means to find directions in the city and enhance intelligibility. Such a cultural phenomenon still exists today, albeit it may have become blurry a little with the overwhelming congestion of urban visual elements in the city. Therefore, we deem that one of our tasks is to revive the role of the mosque as a cultural symbol for intelligibility that has implications and impact upon city

110
ARCAPITA MOSQUE

120
SHEIKHA SALAMA MOSQUE

130 ABDUL WAHHAB MOSQUE MOHAMMAD ABDUL

Abdullatif AlFozan Award for Mosque Architecture
2nd Cycle

156 MOSQUE

142
TAMIM BIN AWS MOSQUE

168 UM OMAR MOSQUE SULTAN QABOOS MOSQUE

FORWARD
INTRODUCTION
WAKEEL
BADRAN

42
KAPSARC MOSQUE

54
EDUCATION CITY MOSQUE

66

KING FAISAL FOUNDATION MOSQUE

78
ABDUL RAHMAN MOSQUE

88
AHMED FATIH MOSQUE

100
MUSHAIREB MOSQUE



Abdullatif AlFozan Award for Mosque Architecture
2nd Cycle

# Minarets of the Arabian Gulf

Mashary A. Al Naim Waleed A. Al Sayyed

⊗ Abdullatif Alfozan Award for Mosque Architecture, 2016 King Fahd National Library Cataloging-in-Publication Data

Al Naim, Mashary A.
Minarets of the Arabian Gulf/Mashary A. Al Naim; Waleed A. Al Sayyed.
Riyadh, 2016
300p; 22.5 x 32cm
Saudi ISBN: 978-603-02-3138-6
British ISBN: 978-1-5272-0169-9

1- Islamic art 2-Minarets I- Waleed A. Al Sayyed (co. author) II Title 726.2dc 1438/1793

Abdullatif AlFozan Award for Mosque Architecture

272

Minarets of the Arabian Gulf

منارات الخليج العربي

مسائرة عبداللطيف الفوزان لعمسارة المسساحد | الدورة الثانسية

1